







#### تضع الهيئة هدفها الرئيسي على هذا النحو:

«أن يكون جناب النبي ﷺ مصوناً محترماً، وأن تكون الإساءة إليه مجرمة قانوناً في سائر أنحاء العالم» وهو الهدف الكبير الذي يحتاج إلى عمل ضخم ودؤوب على كافة المستويات.

وقبل الوصول إليه لا بد من إنجاز مراحل مهمة في التعريف بالنبي ﷺ، كذلك لا بد من إنجاز مراحل مهمة في البلدان في حشد الجهود مع المسلمين والعقلاء من غير المسلمين لتجريم الإساءة إلى النبي ﷺ قانونياً في البلدان المختلفة، وهو الأمر الذي يتطلب خبرات متنوعة عالية المستوى.

#### السياسة العامة لعمل الميئة 🕏

إن قضية نصرة النبي ﷺ قضية كبيرة لا يمكن أن تنهض بها جهة واحدة مهما بلغت من القدرات والإمكانيات، وكذلك فإن «الهيئة العالمية لأنصار النبي ﷺ» اختطَّت لنفسها سياسة عامة تقوم على تفعيل الطاقات الإسلامية واستثمارها والتنسق بينها، يحيث تبلغ المجهودات الميذولة في نصرة النبي ﷺ أقصى نتائج ممكنة.

تضع الميئة نفسما في موضع التنسية والتنظيم بين المؤسسات الإسلامية المختلفة لتأدية واجب نصرة النبي هي فهي تعمل -على سبيل المثال- على استثمار طاقة الجاليات الإسلامية المقيمة في البلاد المختلفة لحصر أهم الشبهات والقضايا المثارة عن النبي هي والتي تحتاج مجهودا علميا وفكريا لتفنيدها، ثم تعمل على حث طاقة المؤسسات العلمية من الجامعات الإسلامية والمعاهد والأكاديميات والروابط العلمائية على معالجة هذه الشبهات، ثم تعمل على تحويل هذا المجهود الفكري والعلمي إلى معالجات فنية متنوعة: مقروءة ومسموعة ومرئية قريبة إلى لغة العصر والمزاج العام السائد لدى الرأي العام المعاصر، وذلك عبر حث الطاقات القائمة في مجال الإعلام والإنتاج الفني لدى المؤسسات الإسلامية على معالجة هذه الأفكار. تستثمر هذه الأطراف جميعها طاقاتها الموحودة فعلاً في تسويق المنتحات النهائية.

وبهذا تتوجه المجهودات والطاقات القائمة نحو هدف نصرة النبي ﷺ بطريقة فعالة ومنسقة، حيث تؤدي كل جهة دورها الذي تحسنه.



#### محتويات العدد

| 71  | رَمضَان كُمْ فِيْكَ مِنْ مِنَج<br>عماد إبراهيم                                          | زيارة الرئيس الشرع وتنصيب المفتي<br>د. محمد الصغير             | ٧  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|----|
| ٦٨  | أولئك آبائي في رثاء محدّث الأمة عبد القادر مهدي أبو سنيج                                | قرآن الثورة والجهاد<br>محمد إلهامي                             | 11 |
| ۸۲  | رمضان أنوار التّغيير والثّبات<br>الشيخ المختار بن العربي مؤمن                           | بنيان قوم تهدّما في رثاء الحويني<br>د. عبد الحي يوسف           | 71 |
| 91  | الزموا ثغوركم في إسناد غزة<br>الشيخ عماد المبيض                                         | وحدة الأمة من ثمرات رمضان<br>د. حسين عبد العال                 | ** |
| 98  | هكذا تُشارك في جهاد الصهاينة (٣/٣)<br>د. عبد الله الزنداني                              | زبدة ثمرات الطوفان<br>محمد محمد الأسطل                         | 40 |
| ۱۰۷ | <ul> <li>۲۰ دليلا على نبوة محمد ﷺ</li> <li>أ. د جمال بن عمار الأحمر الأنصاري</li> </ul> | دوافع الصهاينة لنقض الهدنة<br>د. حسن سلمان                     | ŧŧ |
| 110 | مغالطة الإعلام في تصوير العظماء (٢/٢)<br>د. إسماعيل مجمد رفعت                           | ﴿قُلِ لِّلَّذِينَ كَفَرُوا: سَتُغْلَبُونَ﴾<br>الشيخ حسن الخطيب | ٥٣ |

#### سفراء الهيئة العالمية لأنصار النبي

الإمارة الإسلامية والأمن في أفغانستان عبد الحق حماد MANAMANAMAN

موت العلماء ثُلمة لا تُسد الشيخ جلال الدين بن عمر الحمصي

## أئمة الصدى

«من تراث العلماء والدعاة والشهداء الراحلين»

في أهمية بيان الأحاديث الضعيفة والموضوعة الحج الفيدة الشيخ أبي إسحاق الحويني

محنة الشيخ الحويني ١٥٤ فضيلة الشيخ أبي إسحاق الحويني

المعنى السياسي في العيد 171 مصطفى صادق الرافعي

مضى ربيع القلوب فهل ترك فيها أثره؟ أحمد حسن الزيات

بين معاني العيد وذكريات شوال الأستاذ حسن جاد

وما ذنب فلسطين؟ الشاعر حليم دموس

## الصادعون بالحق

«من تراث العلماء والدعاة الأسرى»

وقفات مع العيد د. سلمان العودة

هذا عيد المسلمين ١٩٠ الشيخ محمد صالح المنجد

ENNERS EXERES

﴿إِن النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ ﴾ (٣/٣) ١٩٧ الشيخ إبراهيم السكران

مقاصد الكفر في الحرب على الأمة (٢) د. سعد فياض

4.5

317

أبيات في رثاء الحويني د. عمر بن عبد الله المقبل

## بريد القراء

معركة النهضة: بين الجماسة والحكمة علي جاد المولى

> رئيس الهيئة د. محمد الصغير رئيس التحرير محمد إلهامي

@ ansarunaby@gmail.com



#### 🦠 ترحب مجلة « أَطَلِيِّي » بمشاركات السادة القراء الكرام على هذا النحو:

- كتابة المقال، وأن يكون مقالاً لا تنقصه الرصانة العلمية ولا العاطفة الدعوية، على ﴿ ﴾ ألا يتجاوز في أقصى الأحوال ١٥٠٠ كلمة، مذيلاً بالاسم الحقيقي لصاحبه.. ويتعلق بموضوع المجلة عن التعريف بالنبي ﷺ وشمائله وفضائله وأخلاقه ورحمته بأمته والتذكير بحقه وواجبات الأمة نحوه، والدفاع عن سنته ومحبة آل بيته وصحابته، ورد الشبهات عنه.
- 😙 ترشيح مادة كتبها عالم من العلماء الراحلين، أو من المؤسسات الإسلامية العريقة كالأزهر في مصر وهيئة كبار العلماء في الجزيرة وندوة العلماء في الهند تتعلق بموضوعات المجلة.. مع التوثيق الدقيق لهذه المادة: في أي كتاب أو مجلة نشرت بالصفحة وتاريخ الطبعة، أو رابط المادة على الانترنت.
- 😙 أو ترشيح مادة كتبها أحد العلماء والدعاة الأسرى فيما يتعلق بموضوع المجلة، مع التوثيق الدقيق لمصدرها.
  - ●● تفريغ مادة صوتية لأحد العلماء -الراحلين أو الأسرى- مع توثيق مصدرها.
- ♦ ولا نستغني أبداً عن مجمود القراء ومساعدتهم في نشر المجلة أو في ترجمتها إلى لغات أخرى أو في طباعتها وتوزيعها في بلدانهم، فحقوق الطبع والتوزيع محفوظة لكل مسلم.

ترسل المشاركات على البريد الإلكتروني التالي : ansarunaby@gmail.com



أكاديميـة علميـة ودعويـة عالمية، منبثقـة عن الهيئـة العالمية لنصـرة نبـي الإسـلام، تعتمـد التقنيـات والأسـاليب الحديثة في التعليـم، تنظـم وتقدم برامـج ودورات علمية، ودبلومات شـرعية وفنيـة ومهارية في مختلف مجـالات النصرة النبويـة، وتقوم على تخريـج وتأهيـل متخصصين فـي فقه نصـرة النبي صلـى الله عليه وسـلم علميا وعمليـا، وتعمل على تمكين الشـباب المسـلم من المشاركة الواعية الفعالة في مجالات النصرة المتعددة.

#### الشــيخ د. محمد الصفير

رئيــس الهيئــة العالمية لأنصــار النبى ﷺ

### الشـيخ د.عبدالحي يوســف

عميد أكاديمية أنصار ألنبي ﷺ

**(**© +90 536 49113 74 **f** ○ **9 a** @ansaracademy\_





# أحمد الحسني الشنقيطي







# زيارة الرئيس الشرع وتنصيب المفتي

الشام بعد فتح دمشق وتحريرها من الطغيان، وكنت رفقة وفد علمائي برئاسة الشام بعد فتح دمشق وتحريرها من الطغيان، وكنت رفقة وفد علمائي برئاسة فضيلة الشيخ علي القره داغي رئيس الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين، واستقبلنا الرئيس السوري أحمد الشرع في قصر الشعب، وكانت حفاوة الاستقبال بادية على الرئيس ومَن حضر من المقربين منه، وظهر لنا من كلامه استيعابه لعظم المسؤولية الملقاة على عاتقه وإخوانه، لأن أرض الشام محط أنظار أهل الدنيا والدين، فالشام الكبير هو مسرح أحداث آخر الزمان، وموقع سوريا كموقع درة التاج بين البلدان.

#### الطُّلِّينَ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م





💋 وبدا جلياً أن فترة حكم إدلب كانت فترة إعداد واجتهاد لتوسيع الدائرة، حتى شملت باقي محافظات سوريا، كما أن تجارب الحكم الإسلامي الحديثة نُصب أعينهم ولا تغيب عن مخيلتهم، وبعد فضل الله وهدايته، القائل في محكم كتابه ﴿وَٱلَّذِينَ جَنْهَدُواْ فِينَا لَنَّهُدِينَّهُمْ سُبُلَّنَا﴾ [العنكبوت: ٦٩]، وهي أولى المنح الربانية للمجاهدين بعد النصر والتمكين..

وجدت من أسباب الدنيا ما جعلني مستبشراً بتمام فضل الله تعالى على أهل سوريا وقيادتها الجديد، من خلال ما رأيته من اهتمام دولة قطر التي ظلت وحيدة على وفائها للثورة السورية إلى لحظة نجاحها، ورفضت أي تنازل أو تقارب مع نظام البراميل المتفجرة والكبتاجون المخدرة.

كذلك حرص تركيا الكبير على نجاح تجربة الحكم الجديد، التي انعكست بوادر نجاحها على تركيا من اليوم الأول، وفي مقدمة ذلك ما تحمله الرئيس أردوغان وحكومة العدالة والتنمية، من استغلال المعارضة لقضية المهاجرين السوريين الذين زاد عددهم عن أربعة ملايين، خلال سنوات الثورة وبطش نظام الأسد.

ثم جاء حل تنظيم (قسد) «قوات سوريا الديمقراطية الكردية» الذي كان يمثل تهديداً على الحدود التركية، وتمت عاقبة الصبر الطويل بإعلان حزب العمال الكردستاني إلقاء السلاح، بعد مشوار ممتد من التمرد على الدولة التركية، وتتابع الانتصارات السياسية والميدانية بما مثل للرئيس التركي وحكومته مرحلة عاقبة الصبر الجميل والنفس الطويل في معالجة القضايا الشائكة.

### العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



[1] وما يجمع تركيا الحالية وسوريا الجديدة أكبر بكثير من قضية الجوار الجغرافي، وكما تأثرت تركيا أكثر من غيرها بالدمار الذي حلّ بسوريا على يد نظام الأسد وحلفائه، فإن استقرار سوريا وإعادة إعمارها، سيعود أيضاً على تركيا بكل وجوه الخير، فمن جدّ وجد ومن زرع حصد.

وعودة إلى لقائنا بالرئيس أحمد الشرع.. الذي أتاح لنا وقتا طويلاً للحديث معه عن مستقبل سوريا وقضايا الأمة المركزية، في ظل بلوغها رأس المائة سنة الموعودة فيها بالتمكين والتجديد، وبلغ من إكرام الرئيس الشرع للوفد أنه لم يضع سقفاً زمنياً للاجتماع، حتى نبهنا فضيلة الدكتور محمد جورماز- نائب رئيس الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين ورئيس الشؤون الدينية السابق في تركيا - إلى إدراك صلاة العشاء والتراويح في المسجد الأموي.



وضيلة الدكتور أبو الخير اختماعنا مع الرئيس أحمد الشرع فضيلة الشيخ أسامة الرفاعي وفضيلة الدكتور أبو الخير شكري، وقد صدر في ليلة التاسع والعشرين من رمضان قرار رئيس الجمهورية السورية بتنصيب الشيخ أسامة الرفاعي مفتياً عاماً لسورياً، ومعه مجلس أعلى للإفتاء برئاسته وعضوية ١٤ شخصية علمية من مدارس سوريا العلمية المختلفة، فيهم فضيلة الدكتور أبوالخير شكري والدكتور أنس عيروط، وهما من

#### العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



أمناء الهيئة العالمية لأنصار النبي ﷺ، كما أن فضيلة الشيخ المفتي كان من أوائل العلماء المؤسسين للهيئة العالمية لأنصار النبي ﷺ، وانتفعنا بصحبته المباركة في السنوات الماضية، وفضيلة الشيخ أسامة من العلماء الذين تتعلم من خلقه وعمله، قبل علمه ودرسه، وهو سليل بيت علمي كبير في سوريا، وفيه سمت علماء سوريا الأوائل وهو على مسيرتهم بإذن الله، ويحظى فضيلته بمكانة كبيرة في الأوساط العلمائية، ولا تقل صفاته الشخصية عن مكانته العلمية.



[[] ومن يطالع أسماء أعضاء المجلس الافتائي واختيار الشيخ أسامة رئيساً له، يدرك حرص الرئيس أحمد الشرع على الاستفادة بكل الكفاءات السورية بمشاربها المختلفة، وتعميق فكرة الخروج من مرحلة الثورة إلى بناء الدولة، وتجاوُز الخطوط الفكرية إلى القيادة الجماعية، وهذا من أهم أركان بناء المؤسسات ونهضة الدول.

ونسأل الله لهم دوام التوفيق، وأن ينفع بهم دولتهم وأمتهم، وأن ينعم على سائر بلاد المسلمين من خزائن فضله العميم!



# قرآن الثورة والجهاد

ما من شهر يتعرض فيه المسلم للقرآن الكريم مثل شهر رمضان، تلاوةً وسماعاً ووعظاً وعظاً ومُدارسةً، وما من مسلم إلا وعلاقته بالقرآن في أحسن أحوالها مع القرآن عند نهاية هذا الشهر. وهنا يأتي السؤال الكبير في الأمة المهزومة المغلوبة؛ ما بال هذا القرآن الذي أيقظ الأمة وبعثها من رقاد وسبات أول نزوله، لا يفعل الآن فيها مثل ما فعل في أول الأمر؟!!





الله والأصح أن يُقال: إن القرآن هو القرآن، فما بال الأمة التي انبعثت به حتى غلبت وسادت وهيمنت تبقى الآن في هذا الحال الرهيب من الضعف والمذلة والمسكنة؟!

هذه السطور تحكي لك طرفاً من أسباب الفارق الكبير.. وفيه ينطوي الحل الكبير أيضاً!





ما كان العربي يسمع آيات من القرآن الكريم حتى يعرف من فوره أنه كتاب سياسة وقتال وحُمْمٍ ونظام، وأنه جاء لتغيير هذا العالم، وأنه سيصطدم مع الأوضاع القائمة فيه!

ذهب عتبة بن ربيعة إلى النبي ﷺ يساومه على هذا الدين، فيعرض عليه الرئاسة والمال والنساء، فما هو إلا أن سمع آیات من القرآن حتی عاد یقول لقومه: یا معشر قریش، أطيعوني واجعلوها بي، وخلُّوا بين هذا الرجل وبين ما هو فيه، فاعتزلوه؛ والله ليكونن لقوله الذي سمعت منه نبأ عظيم، فإِن تُصِبْه العرب فقد كُفيتموه بغيركم، وإِن يظهر على العرب فُلْكُه مُلْكُم وعزَّه عزكم، وكنتم أسعد الناس به.

فهذا رجلُّ سمع بعض آيات من القرآن فعرف أن نهاية الأمر مُلْك ونظام وحُكم ودولة، ونصح قومه أن يتركوا هذه المعركة، فلئن انتهى صدام محمد مع العرب إلى انتصارهم عليه فقد كسبوا أن لم يتورطوا في المعركة ولم يقطعوا أرحامهم، ولئن انتهى إلى انتصار محمد فإنه في النهاية رجل من قريش، وانتصاره في ميزان قريش وتدعيما لمكانتها وسلطانها!



وبعدها بنحو سبع سنين جلس النبي ﷺ يعرض نفسه على القبائل، فكان منهم بنو شيبان، وما إن سمعوا منه بعض آيات من القرآن الكريم حتى قال المثنى بن حارثة الشيباني في جملة كلامه: وإن ما جئت به يا أخا العرب مما تكرهه الملوك!

فانظر أيها القارئ وتأمل وتفكر، ثم أطل النظر والتأمل والتفكير، كم مسلماً الآن يقرأ القرآن ويفهم منه أن هذا القرآن تكرهه الملوك؟! فإن القرآن لم يتغير، والملوك لم يتغيروا!

وانتبه إلى أن القائل هنا إنما كان يقصد ملوك الفرس، وهم ليسوا من العرب عبدة الأوثان والأصنام، بل كانوا على دين المجوس عُبَّاد النار.. فاستوى في كراهة ما جاء به القرآن: عباد الأوثان وعباد النار!



هذا الذي فهمه العربي من بضع آيات سمعها لأول مرة من القرآن الكريم هو الأمر الذي لا يشعر به الآن إلا أقل أقل القليل من المسلمين. ولو أننا أجرينا استفتاءً بين المسلمين بعد انقضاء شهر رمضان: ماذا استفدت من القرآن في رمضان؟ فاسرح بخيالك وتوقُّع كم واحدًا من هؤلاء سيقول: إن هذا القرآن هو انتفاضة وحربُّ على الأوضاع الباطلة، وهو حركة ثورة وجهاد في عالم السياسة؟!

الله الفجوة الهائلة في فهم القرآن بين العربي الجاهلي وبين المسلم المعاصر هي أصل أصول الفجوة الهائلة بين حال الأمة يومذاك وحالها الآن.. إذ كيف يمكن أن ينهض بالقرآن من لا يفهمه، ولا يعرف أشهر أصوله ومعالمه وأركانه؟!



لقد حاول المشركون أن يتخلصوا من هذا الحق القرآني الصادع الواضح الذي يصادم أحوال الجاهلية ويناقضها، ولقد ساوموا النبي ﷺ على أن يفعل ذلك: ﴿وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ائْتِ بِقُرْآنِ غَيْرِ هَذَا أَوْ بَدِّلْهُ ﴾ [يونس: ١٥].

سون المنالة مَا تَأْتِينَا بِالْمُلَتِيكَةِ إِن كُنُه وَ مَا نُنْزِلُ ٱلْمَلَتِهِ كُنَّ إِلَّا إِلَّا لَحِقَّ وَمَاكًا اللَّهِ اللَّهِ وَمَاكًا اللَّهِ اللَّهِ وَمَاكًا ا كَ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لِكَنِفِظُونَ ﴿ ن قبلاك في شيخ الأولان (3) وكا تأميم

📸 ولكن الله تكفل بحفظ كتابه الكريم؛ ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]. وبهذا امتنع على الملوك -ومن والاهم من علماء السوء- أن يغيِّروه أو يبدلِّوه أُو يُحُرِّفُوه، كما قد وقع في الأمم الماضية، إذ كان الأحبار والرهبان ﴿يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيمِهُ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا

بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا﴾ [البقرة: ٧٩]، وكانوا ﴿يَلْوُونَ أَلْسِنَتُهُمْ بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَابِ وَ يَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٨].

فلم يبقَ للملوك وعلماء السوء، بعد أن عجزوا عن تبديل الكلام وتحريفه، إلا أن يغيروا معانيه ويعبثوا في تأويله.

الشريف ويكتبه بالذهب والفضة وينقشه على الجدران والقصور، ويبثه في الإذاعات والقنوات، ثم هو يُسَلِّط جهده كله لتزييف معانيه وصرف الناس عنها، ويصب جام سطوته وسلطته على القائمين به الذين يجاهدون لتعليمه وبيان هداياته وإرشاداته!



فالآن، ها هي أمة تقرأ القرآن ولا تعرف كيف يمكن أن تحيله عملاً حياً في واقع الحياة، أكثرها لا يعرف أن القرآن ثورة وحرب وانتفاضة على الباطل، وأقلها يعرف ويعجز أو يعرف ويكسل أو يعرف وتغلبه شهوات الدنيا على نفسه!



الله فهما إذن معضلتان عظيمتان: معضلة الفهم والوعي لهذا القرآن، ومعضلة تحويله إلى عمل وحركة، وبهاتين المعضلتين ترى كيف أن القرآن الذي بعث الأمة ونقلها من رعي الغنم إلى سيادة الأمم، لم يعد يفعل فعله في الأمة التي تسلط عليها سائر الأعداء، من صهاينة وصليبيين ووثنيين ومَن لا دين لهم!



- هُ ما من سورة في القرآن الكريم إلا وهي تخاطب المسلم أن هذا الدين إنما أنزله الله ليكون نظاماً وحُكَّا وسلطاناً، وأنه دين جهاد لا يقبل ببقاء الباطل والظلم، ولا يرضى بأن يكون المسلمون في ذلة وضعف!
- هذه سورة البقرة قد حفلت بحديث الأمة التي نكثت عهدها مع الله، أمة بني إسرائيل، وكيف أن الله انتزع منها هذا الشرف ووضعه في أمة المسلمين، وأنزل عليهم التعاليم والتكاليف في الصيام والحج والزواج والطلاق والقصاص والقتال والأموال!





🕳 وهذه سورة آل عمران تتلو حديث جهاد المسلمين الأوائل في بدر وأحد وكونهم خير أمة أخرجت للناس، وكونهم أولى الناس بسائر الأنبياء، فهم ورثة إبراهيم وإسرائيل وموسى وعيسى، وأن المؤمنين من أهل الكتاب هم الآن مسلمون!

- وهذه سورة النساء قد حفلت بتعاليم تختص بالضعفاء من النساء والأيتام والمستضعفين، وما لهم من الحقوق في الأموال وفي الرعاية، بل وبأحكام القتال في سبيل تحرير المستضعفين، وفي إدانة من رضي بالضعف وأن يبقى في دار هوان!
- وهذه سورة المائدة قد حفلت بتعاليم العقود والأطعمة والصيد، والعلاقة مع أمة أهل الكتاب من اليهود والنصارى، وكيف يضرب الله مَثَلَهم على الانحراف عن الدين، وما صنعوه من التبديل والتحريف، وما أفضى بهم هذا إلى عصيان الله والاستكبار على أنبيائهم!
- وهذه سورة الأنعام، تفتح بعد حديث طويل متين عن الله وخلقه وقدرته واستحقاقه العبادة والحكم، تفتح مسائل الأطعمة والزروع والثمار!
- وهذه سورة الأعراف تتلو قصص الأعداء، بداية من الشيطان مع أبينا آدم، وتعرج منها على أحكام اللباس والثياب والزينة، ثم تمضي مع مواكب الأنبياء مع أقوامهم، وكيف كانت الأمم تتعامل



مع أنبيائهم، ثم تتوقف السورة وقفة ضخمة طويلة مع أمة بني إسرائيل التي حملت الرسالة فلم تقُم بها ونكثت عهد الله معها، وكيف أنهم جحدوا نعمة الله حين أنقذهم من فرعون ومكنهم في الأرض ثم التمسوا معصيته وعدم القيام به.. وهو تحذير شديد لأمة المسلمين التي أنقذها الله من الفرقة والحلاف والضعف، فأرسل فيهم رسولاً وأنزل فيهم كتاباً!



• ثم تأتي سورة الأنفال ليكون حديثها كله في القيام بأعباء الرسالة والقتال في سبيل هذا الدين، وفي بيان أحكام الغنائم، وجملة من أحكام القتال مع الأعداء ومع الأسرى، وواجب الأمة في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والاتحاد في القتال!

 وبعدها سورة التوبة التي نزلت بالأحكام النهائية للقتال والحج والعلاقات الإسلامية الدولية، كما أنها فضحت المنافقين الكامنين في المجتمع المسلم، وكيف تكون أساليبهم، من بث الشائعات والاستهزاء بآيات الله والسخرية من المؤمنين والتثبيط عن القتال، بل حتى بناء المساجد يمكن أن يكون للصد عن سبيل الله! وبيَّنت السورة كيف يكون التعامل معهم، وكيف أن بعض الأعمال التي يرتكبها المؤمنون قد تفضي بهم إلى النفاق كالبخل والتكاسل عن الجهاد ونحوها!

الله وهكذا.. ونحن لم ننظر بعد إلا في ثلث القرآن الأول وحده.. وبقية السور على هذا النحو، أحكام في العلاقات الدولية والقتال، وأحكام في الطهارة والاستئذان داخل البيوت!!



الله الله الله الله الله القرآن في توعية المسلمين بأن هذا الدين هو حكم ونظام وسلطان ودولة.. وهو ما يعالج المعضلة الأولى: معضلة الفهم! فإن هذا كله كان محفوفاً بأمر آخر يعالج المعضلة الثانية..

لقد كانت هذه الأحكام والتعاليم محاطة ومغشية من قبلها وبعدها بآيات هائلة عظيمة تذكر المسلم بقدرة الله وقوته وحكمته، وبديع ما خلقه في النفس وفي السماوات وفي الأرض، وبأن هذه الحياة كلها اختبار وامتحان وأن المصير والأجر والنهاية ستكون في يوم القيامة!



أي أن أحكام القرآن ليست مجرد بنود قانونية تخاطب العقل والفكر.. لا، إنما هي ثمرة العبادة والخشية والمحبة لله.. وأنها مهمة عظيمة لا يقوم لها إلا أفذاذ الناس الذين آمنوا بالله وتعلقوا به وطلبوا بجهادهم الدار الآخرة!

إنه ما من قارئ يقرأ القرآن الكريم ويقف متأملاً بعض التأمل فيه، إلا ويخرج منه متشبعاً بشأن الله عنه المرام ا الدار الآخرة، فهي الأمر الحاضر القريب الدائم، كما يخرج منه زاهداً بشأن الدنيا التي ستفنى والتي لطالما مرَّت عليها مواكب السابقين فلم يبق منهم سوى الأخبار والأحاديث.

إن التوقف مع سيرة الموت الذي ستذوقه كل نفس، ومع سير المُكُذَّبين، ومع سير الأنبياء، ومع آيات اختلاف الليل والنهار، وانقضاء الشهور والسنين.. كل هذا يبث في النفس خاطراً دائماً بأن الحياة ذاهبة والأيام ماضية وما انقضى لن يعود وما قد جاء لن يبقى!



الما فن قرأ القرآن الكريم وامتلأ من هذا الشعور انبعث بعده عاملاً متحركاً ساعياً باذلاً قائماً في الحياة بما يحب الله، راجياً وجه الله والدار الآخرة، متسلحاً بهذا الإيمان وهذه الخشية في وجه ما يراه من الصعوبات والتحديات والمشكلات!

لهذا ما تكاد سورة من سور القرآن، إذا استمع إليها المرء وفهمها، إلا ويراها طاقة هادرة جبارة تنزعه من الخمول والضعف، وتهيئه للمهمة العظيمة التي هو مكلف بها في واقع الحياة!

فلو كانت الأمة ثتلو القرآن حق تلاوته، وكان علماؤها وواعظوها -الذين هم ورثة الأنبياء فيها- يبينونه للناس ولا يكتمونه، لكان العيد الذي يأتي على المسلمين عيدًا آخر!

كان سيكون عيد أمة منتفضة وثابة، منبعثة وهاجة، مجاهدة مقاتلة، نازعة عنها ثوب الضعف والخور والذلة والمسكنة، قائمة في وجه أعدائها، ثائرة في وجه منافقيها!



کان القرآن يُتلي على القرآن يُتلي على المسلمين الأوائل فكانت أعيادهم عزاً ونصراً ومجداً، وكم قاتل المجاهدون في رمضان نفسه، وما ذلك إلا أنهم كانوا عاملين بما يعلمون وما يقرؤون، فقد عرفوا أن حقيقة العبادة هي إقامة الدين وبناء دولته وحكمه وسلطانه وكسر أعدائه!



كذلك نرى كم قاتل المسلمون في شوال، وفي ذي القعدة، وفي ذي الحجة.. ومن نظر في الغزوات والفتوحات رأى عجباً..

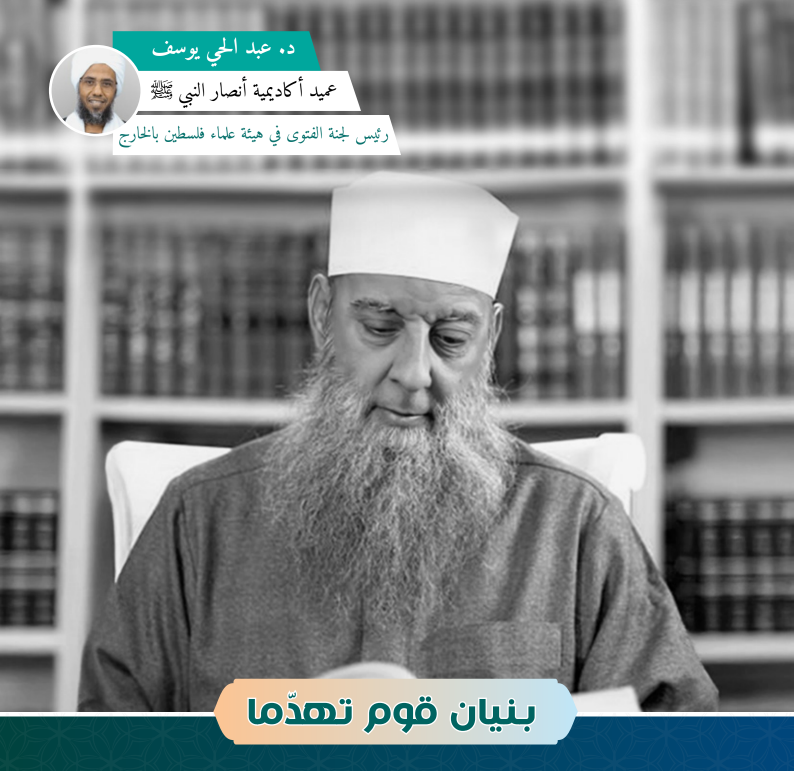
الله وإذن، فلقد كان المسلمون الأولون ينتفعون من القرآن ومن رمضان ما لا ننتفع نحن الآن بمثله أو بشيء منه.. فنحن الآن نصحو على أخبار غزة التي قد انفرد بها الأعداء يقطعونها تقطيعاً ويمزقونها تمزيقاً، بدعم ومساندة من المنافقين العملاء الحاكمين! ونصحو معها على أخبار لا تقل ألماً بل تزيد في بورما وتركستان والهند والسودان وغيرها من ديار المسلمين!

إن أمامنا كفاحاً شديداً طويلاً لنحلُّ هاتين المعضلتيْن: معضلة فهم القرآن، ومعضلة تطبيقه وتنفيذه.. ما يليق بأمة المسلمين أن تكون أجهل بكتابها من رجل جاهلي سمع منه بعض آيات! وما يليق بأمة المسلمين أن تظن أن هذا القرآن مما يحبه الملوك! وما يليق بأمة المسلمين أن ترى القرآن يقبل التعايش مع الباطل والظلم! وما يليق بأمة المسلمين أن تقبل بأن يكون القرآن محصوراً في المساجد وأن يكون مجرد أصوات وهمهات وتنغيمات تُتلى ولا أثر لها في واقع الحياة!

ليس القرآن الكريم أغنية.. وليس الذي يتلوه مطرباً.. وليس المسجد مسرحاً.. وليست الأمة في حاجة إلى مزيد من الغناء!

هذا القرآن نظام وحكم وسلطان، وهو داعية ثورة وحرب وجهاد.. وهذه المساجد هي مصانع المجاهدين المقاتلين المناضلين الذين زهدوا في الدنيا وأقبلوا على الآخرة!

فإذا عاد هذا الحال كما كان، عادت أعيادنا أعياداً كما كانت!



## في رثاء الشيخ الحويني

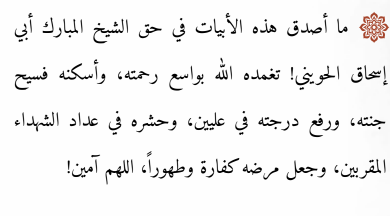
بسم الله الرحمن الرحيم..

- إذا ما مات ذو علمٍ وتقوى 🔸 فقد ثُلِمت
  - وموتُ الحاكم العدل المولَّى ••
  - وموت فتىً كثير الجود مُحْلُّ ••
  - وموت العابد القوّام ليلاً ••
- فقد ثُلِمت من الإسلام ثُلمة
- بحكم الشرع منقصةً ونقمة
- فإن بقاءه خَصْبُ ونعمة
- يناجي ربَّه في كل ظلمة

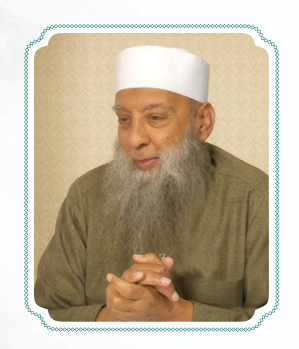
#### الللي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



- وموت الفارس الضرغام هدُّمُّ فكم شهدت له بالنصر عزْمة
- فحسبك خمسة يبكى عليهم وباقي الناس تخفيف ورحمة
- وفي إيجادهم لله حكمة وباقي الخلق هُم هُمَجُّ رِعاعٌ



الشيخ رحمه الله تعالى يصدق فيه كذلك قول نبينا ﷺ: «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين».



نحسبه -والله حسيبه- كان على رأس هؤلاء العدول في زماننا، فقد بذل وقته وجهده وطاقته وصحته في الذبُّ عن سنة خير البشر ﷺ، وتحمل في ذلك اللأواء والضراء، ولم يُثْنِ عزمَه شدةً يلاقيها أو بلاءً ينزل به؛ مع طيب نفس وعلو همة، أسأل الله تعالى أن يجزيه عن الإسلام وأهله خير الجزاء، وأن يرزقنا الاقتداء به!

وما مثلى يكتب عن مثله، وثنائي عليه لا يقدِّم ولا يؤخر، لكن في حياة الشيخ رحمه الله تعالى محطات لا بد من الوقوف عندها والتنويه بها، وذلك في نقاط معدودات:

 أولها: أن الشيخ المبارك -رحمة الله عليه- لم يكن من أهل الاختصاص في العلوم الشرعية ابتداء، بل تخرج في كلية الألسن متخصِّصاً في اللغة الإسبانية، لكن حبَّب الله إليه العلم الشريف؛ فبذل فيه

#### العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

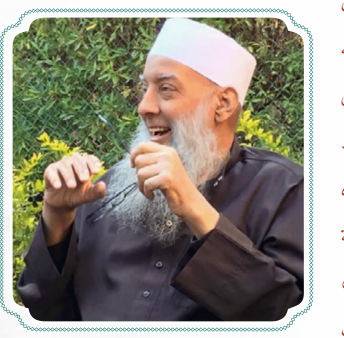


الغالي والنفيس، وانقطع له وأوقف حياته على تحصيله وتوصيله، ولم يرضَ بالدون، ولم يقنع بأن ينال من العلم جُمَلًا من هنا وهناك، بل سلك الطريق الذي يتهيبه الكثيرون وتتقاصر عنه همم الآخرين، وأتى البيوت من أبوابها ورحل -كعادة الأولين- يطلب العلم من مظانه، حتى صار مثلاً لأهل زمانه في علو الهمة وحسن القصد.

- ثانيها: موسوعيته في طلبه للعلم؛ حيث لم يقتصر -كعادة كثير من معاصريه ممن اشتغلوا بعلم الحديث- على فنه الذي برع فيه، بل علم يقيناً أن العلوم الشرعية متضافرة وأن بعضها يخدم بعضاً؛ فحرص على أن يتبحر في التفسير والفقه والسيرة والتاريخ، مع تفنُّن في العبارة وتألُّق في الأسلوب يذرِّرك بالفقهاء الأدباء والمحدّثين الفصحاء والدعاة الألبّاء.
- ثالثها: اهتمامه بقضايا أمته؛ حيث تناول سائرها بلسان الشرع وأبطل أراجيف المفترين وأكاذيب المبطلين وكان شجيًّ في حلوق أعداء الإسلام في كل مكان؛ بما يجلو من أفكار وما يقرر من حقائق، بل كان الناطق بالحق المبين حين خرست ألسن كثيرة، وقد جلى صارمه البتار -بما أوتي من علم واسع وحجة بالغة- لدحض افتراءات المنافقين وتزييف شبهاتهم وردِّ الناس عن بُنيَّات الطريق.
- رابعها: عفة لسانه وسلامة منطقه؛ حيث لم يَخُض في أعراض الدعاة، ولا اتخذ من علمه تكأة للحكم على نوايا الناس وتصنيفهم، والحدة التي تعتريه في بعض كلامه هي عادة أهل العلم حين يسمعون ما



ينكرون؛ كما بيَّن ذلك الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى في توجيهه لقول ابن عباس رضي الله عنه في نوف البكالي (كذب عدو الله)، وقد شهدت مجلساً في بيت الشيخ القرضاوي رحمه الله تعالى في الدوحة، حيث جاءه الشيخ أبو إسحاق زائراً؛ فهبُّ الشيخ من كرسيِّه المتحرك ليصافحه فما كان من أبي إسحاق إلا أن أهوى على يد الشيخ مقبِّلاً، فرأيت -رأي عين- صنيع العلماء حين يلقى أحدهم أخاه، ثم دار بين الشيخين -بمشاركة من الجلوس الكرام وكلهم أهل علم وفضل- حوار عفّ، تناول قضية رجم الزاني المحصن، وكانت ردود وإجابات، أسأل الله تعالى أن يرحمهم جميعاً ويسبغ عليهم عفوه ومغفرته.



- خامسها: الشيخ أبو إسحاق كان دمث الأخلاق دائم البشر هيناً ليناً سهلاً عفواً صفواً، وقد زرته مراراً في منزله بالدوحة، ثم قبل وفاته بأسابيع في المستشفى، فكنت أجد منه الترحاب والتهلل وبسط الوجه، لكن الخلق الذي يميزه -مع هذا كله- وفاؤه النادر لشيخه الذي أفاد منه وتأثر به، أعنى العلامة المحدِّث الشيخ ناصر الدين الألباني رحمه الله تعالى، فقد عُهد من بعض الناس -عافانا الله- أنه إذا نبتت

له في العلم نابتة فسرعان ما يتنكر لشيوخه ويسل قلمه مهاجماً إياهم منتقصاً منهم، أما الشيخ أبو إسحاق رحمه الله تعالى فقد كان أدبه قمحاً وعلمه ملحاً؛ فنفع الله به الخلائق وأجرى ألسنة الناس بالثناء عليه.

 سادسها: قد كان رحمه الله تعالى كيِّساً فطناً؛ حريصاً على نشر علمه بكل وسيلة متاحة -مسموعة أو مرئية أو مكتوبة- ولم يتوانَ على كبر سنه وتتابع علله عن بذل وقته في التحقيق والتدقيق والإجابة على السائلين، واستقبال الزائرين والمستفتين، وكان رحمه الله ضانًّا بوقته أن ينفقه في غير نفع.



• سابعها: الشيخ رحمه الله تعالى أحسبه ممن كان آية في العبادة والنسك؛ حيث كان حريصاً على صلاة الجماعة، مع كونه قد بترت إحدى ساقيه ويتنقل على كرسي متحرك، مع شدة حر الدوحة، ومع ذلك ما كان يفرط في الجمعة ولا الجماعة، حريصاً على صلاة القيام في ليالي رمضان، وبلغ به الحرص على العلم أن يسعى في تعلُّم القراءات على الشيخ العلامة أحمد عيسى المعصراوي أمتع الله بحياته، وهو الذي صلى عليه عند مماته.

وقد اختار الله تعالى لعبده أبي إسحاق أن يقبضه ليلة السابع عشر من رمضان، بعد مرض طال معه عناؤه، وهو في دار غربة بعيداً عن أهله وبلده؛ فهنيئاً له وبشرى فيما رواه الإمامان أحمد والنسائي وغيرهما من حديث سيدي عَبْدِ الله بْنِ عَمْرٍو رضي الله عنهما: قَالَ: مَاتَ رَجُلُ بِالْمَدِينَةِ ممن ولد بِهَا، فَصَلَى عَلَيْهِ رَسُولُ الله ﷺ، ثُمُ قَالَ: «يَا لَيْتَهُ مَاتَ بِغَيْرِ مَوْلِدِه». قَالُوا: وَلِمَ ذَاكَ يَا رَسُولَ الله؟ قال: «إن الرجل إِذَا مَاتَ بِغَيْرِ مَوْلِدِهِ، قِيسَ لَهُ مِنْ مَوْلِدِهِ إِلَى مُنْقَطَعِ أَثَرِهِ فِي الجَنّةِ».

فهنيئاً له ما بين مسقط رأسه إلى الدوحة في الجنة!

أو كما نقل السيوطي عن الطيبي: المراد أنه يُفسح لَهُ فِي قَبْرِه مِقْدَار مَا بَين قَبْرِه، وَبَين مولده، وَيفتح لَهُ بَاب إلى الجنة!

الله وبعد: فإني لأراني في حرج عظيم أن أكتب عن جبل من جبال العلم، ورأس من رؤوس السُّنة، لكن لا بأس أن يمدح الصغير الكبير، ويثني المفضول على الفاضل، تذكيراً بمناقبه ونشراً لمآثره، وإني لأرجو أن





يكون في عقب الشيخ وتلاميذه من يحرص على بث علمه وإبقاء أثره؛ لتكون البشارة العظمى من نصيب الشيخ: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم يُنتَفع به، أو ولد صالح يدعو له».

## [ ] وقد قال السيوطي رحمه الله تعالى معدداً تلك المآثر:



- إذا مات ابن آدم ليس يجري عليه من خصال غير عشر
- علوم بنها ودعاء نجل وغرس النخل والصدقات تجري
- وحفر البئر أو إجراء نهر مصحف ورباط ثغر
- إليه أو بناء محل ذكرِ وبيت للغريب بناه يأوي
- وتعليم لقرآن كريم فخذها من أحاديث بحصر

أسأل الله تعالى أن يرفع درجته في المهديين، وأن يخلفه في عقبه في الغابرين، وأن يجعله من أصحاب اليمين، وأن يكرمه بشفاعة خير المرسلين، ويجمعنا به في جنات النعيم!

﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا أَصَابَتُهُم مُّصِيبَةُ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٦].



# من ثمرات رمضان

العبد المسلم، لأن الله تعالى ما فرض الفرائض على الناس إلا ليحصل لهم من ثمراتها ما يُقوِّمُ شخصياتهم وما يهذب نفوسهم وما يسمو بأرواحهم، والجملة أن الفرائض فرضت لجعل الإنسان صالحاً لنيل رضوان الله تعالى وهي درجات مهمة لكل عبد.

وتلك هي ثمرات العبادة التي تعود على الإنسان، تجتمع له ثمرة فثمرة حتى يصير عبدًا خالصًا مخلصًا، ومن تلك الثمرات المهمة ثمرات الصيام لله تعالى، والتي بينها ربنا سبحانه وتعالى في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَّ كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ



مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]، فكانت التقوى هي جماع الثمرات المرجوة من الصيام، وكل الثمرات بلا شك الهدف منها أن تصيب الفرد، فإذا صلح الأفراد انعكس ذلك الصلاح على الأمة، ومن هنا كان من ثمرات الصيام وحدة الأمة.

### وحدة الأمة فرض لازم

المسلم فلا يصح إسلامه إلا بالصوم إن كان المسلم فلا يصح إسلامه إلا بالصوم إن كان قادرًا عليه، فكذلك وحدة الأمة واجتماع كلمتها والتآلف بين أفرادها فرض لازم على كل عبد، وواجب عليه السعي إلى ذلك ما استطاع إليه سبيلًا، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَندِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٩٢]، وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ هَندِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٩٢]، وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ هَندِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ عَالَى: ﴿وَإِنَّ هَندِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ تَعَالَى: ﴿وَانَ هَندِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ تَعَالَى: ﴿وَانَ هَندِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ وَالْ رَبُّكُمْ الله وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُكُمْ الله وَالِهُ وَالْ رَبُّكُمْ الْمَا الله وَالْمَالِي وَالْمَالِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالَةُ وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُكُمْ وَالْمَالِهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَاحْدَةً وَأَنَا رَبُكُمْ الله وَالْمَالِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَلَاهُ وَالْمَلِيةُ وَالِهُ وَلَالَاهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِهُ وَالْمُنْهُ وَالْمَالِيْدِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالِةُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالِيْدُونِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالِهُ وَلَالَاهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالَاهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالْمُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالَاهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالَاقُولُهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالْمُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالْمُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَالْمُ وَلَالْمُولِهُ وَلَالْمُ وَلَالْمُولُولُهُ وَلَالْمُولِهُ وَلَالْمُولُولُولُهُ وَلَالِهُ وَلَالْمُلْمُ وَلَالْمُولِهُ وَلَالِهُ وَلَالْمُولِهُ وَلَالُهُ وَلَالْمُولُولُولُهُ وَلَالْمُولِولُهُ وَلَال



فَاتَّقُونِ ﴾ [المؤمنون: ٥٣]، وقال أيضًا: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، إلى غير ذلك من الآيات التي توجب على العبد أن يعمل على وحدة الأمة، وأن يكون لبنة من لبنات هذا الصرح العظيم، كما يَحْرُمُ عليه أن يكون معول هدم، أو عامل فرقة في صفوف الأمة، ومن هنا كان من ثمرات العبادة كلها ما يساعد على وحدة هذه الأمة، خاصة ولا حياة للأمة إلا بوحدتها، بل وحدتها هي التي تجعلها تؤدي كل الفرائض بأمن وأمان، وغياب الوحدة قد يؤدي لعدم القدرة على أداء الفرائض.



#### ثمرات رمضان ووحدة الأمة



موم رمضان عبادة لله تعالى، لكنها تنتهي بزمن المناه معين، ومع هذا تبقى ثمرتها ممتدة امتداد عمر الإنسان، فالعبادات فرضت بحكمة بالغة من الله تعالى، ولعلل واضحة، أو قل لتحقيق ثمرة واضحة لكل عبد، ولصوم رمضان وقيامه ثمرات عديدة نأخذ منها بعض الأعمال التي تكون لها ثمرة مباشرة على وحدة هذه الأمة وما يقوي علاقات الارتباط بينها، ومن ذلك ما يلي:

#### • • أولًا: فرض الصيام في شهر مخصوص على جميع الأمة

قال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْفُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشُّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، فهذا الفرض من ناحية الزمان واحد على الأمة في جميع أمكنتها، ولا يصح أبدًا صيام شهر غيره، بل لو أن الإنسان أراد صوم الأحد عشر شهرًا بدلًا من رمضان ويترك رمضان ما قُبِل ذلك منه.

#### ثم إن الله تعالى لماذا لم يفرض علينا صوم شهر ويخيرنا بين الشهور؟ أي لماذا حدده على الجميع؟

🐉 لا شك أن العلة هاهنا هي اجتماع الأمة على عبادة واحدة، تصوم كلها برؤية واحد منها للهلال، فتجتمع على العبادة، وما الاجتماع على العبادة إلا توجيه للأمة أن تجتمع فيما هو أهم من ذلك، في ولائها وبرائها وجهادها والتكافل فيما بينها ووحدة كلمتها، وتلك هي ثمرة الصيام الموحد على الأمة.



#### • و ثانيًا: اجتماع الأمة على صلاة التراويح

الله عظيمة سنها لنا رسول الله ﷺ، عَنْ عَائِشَةَ أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ رضي الله عنها: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْكَ صَلَّى ذَاتَ لَيْلَةٍ فِي الْمُسْجِدِ، فَصَلَّى بِصَلَاتِهِ نَاسٌ، ثُمَّ صَلَّى مِنَ الْقَابِلَةِ، فَكَثْرَ النَّاسُ، ثُمَّ اجْتَمَعُوا مِنَ اللَّيْلَةِ الثَّالِثَةِ أُوِ الرَّابِعَةِ، فَلَمْ يَخْرُجْ إِلَيْهِمْ رَسُولُ اللهِ عَيَالِيِّهِ، فَلَمَّا أَصْبَحَ قَالَ عَيَالِيَّةِ: «قَدْ رَأَيْتُ الَّذِي صَنَعْتُمْ، وَلَمْ يَمْنَعْنِي مِنَ الْخُرُوجِ إِلَيْكُمْ إِلَّا أَيِّي خَشيتُ أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ ». وَذَلِكَ فِي رَمَضَانَ ١٠



على فاء بعد ذلك أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه فأكَّد هذه السُّنة، فجمع الناس على أُبِيُّ بن كعب رضى الله عنه، واستمرَّت هذه السنة إلى يومنا هذا، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن بْنِ عَبْدِ الْقَارِيّ أَنَّهُ قَالَ: خَرَجْتُ مَعَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رضي الله عنه لَيْلَةً فِي رَمَضَانَ إِلَى الْمُسْجِدِ، فَإِذَا النَّاسُ أَوْزَاعُ مُتَفَرِّقُونَ، يُصَلِّى الرَّجُلُ لِنَفْسِهِ، وَيُصَلِّى الرَّجُلُ فَيُصَلِّى بِصَلَاتِهِ الرَّهْطُ، فَقَالَ عُمَرُ: «إِنِّي أَرَى لَوْ جَمَعْتُ هَوُّلَاءِ عَلَى قَارِئِ وَاحِدِ لَكَانَ أَمْثَلَ». ثُمَّ عَزَمَ فَجُمَعَهُمْ عَلَى أُبِيَّ بْنِ كَعْبِ، ثُمَّ خَرَجْتُ مَعَهُ لَيْلَةً أُخْرَى وَالنَّاسُ يُصَلُّونَ بِصَلَاةٍ قَارِئِهِمْ، قَالَ عُمَرُ: «نِعْمَ الْبِدْعَةُ هَذِهِ، وَالَّتِي يَنَامُونَ عَنْهَا أَفْضَلُ مِنَ الَّتِي يَقُومُونَ». يُريدُ آخِرَ اللَّيْل، وَكَانَ النَّاسُ يَقُومُونَ أَوَّلُهُ.

٢ صحيح البخاري، رقم ٢٠١٠.

١ صحيح البخاري، رقم ١١٢٩.



الله عنه بقوله: «إِنِّي فطن لها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه بقوله: «إِنِّي أَرَى لَوْ جَمَعْتُ هَؤُلَاءِ عَلَى قَارِيٍّ وَاحِدٍ لَكَانَ أَمْثَلَ» هي عمل دائم من أعمال شهر رمضان، ورغم كون المرء ربما يصلي وحده فيطوّل صلاته إلا أن السنّة فيها أن يجتمع المسلمون عليها، فيكون من ثمراتها بيان أهمية اجتماع ووحدة المسلمين، فمن اجتمع معهم للصلاة المفروضة والصلاة المسنونة، وجب عليه أن يجتمع معهم في كل الشؤون التي تهم الأمة من تنظيم البلاد والدفاع عنها، وانظر لقول أمير المؤمنين: «عَلَى قَارِئٍ وَاحِدٍ لَكَانَ أَمْثَلَ» لبيان أهمية اجتماع الأمة على إمام واحد وخليفة واحد، فهذا أمثل لاجتماع الكلمة ووحدة الرأي وقوة الأمة.

#### • ثالثًا: فرض صدقة الفطر على الجميع

وهذا قمة التكافل الاجتماعي بين الأمة الواحدة، عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ «فَرَضَ زَكَاةً الْفِطْرِ مِنْ رَمَضَانَ عَلَى النَّاسِ، صَاعًا مِنْ تَمْرِ أَوْ صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ، عَلَى كُلِّ حُرٍّ أَوْ عَبْدٍ، ذَكِرٍ أَوْ أُنْثَى مِنَ الْمُسْلِمِينَ ، ".



#### فيا ترى ما علاقة الصوم بزكاة الفطر؟ ولماذا فرضت فيه؟

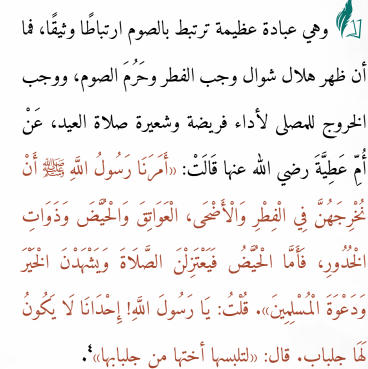
كل ذلك ليبين الله لنا أن من علة فرض الصوم ما يتساوى مع علة فرض صدقة الفطر، ألا وهو شعور الأمة بالوحدة والاجتماع، فالغنيّ لا ينسى الفقير والكل متآلف مترابط في هذه الأيام، ومن ثمرة

٣ صحيح مسلم، ٩٨٤.



ذلك غرس حب الوحدة بين الأمة، فالأمة الحريصة على اجتماعها في العبادة، وعلى تكافل أبنائها، ويعطى كل منهم ما عليه من فرض المال عن طيب خاطر، هي أمة يدافع بعض، ويساعد بعضها بعضًا، وتلك هي مقومات الأمة الواحدة.

#### • و رابعًا: صلاة عيد الفطر





فانظر كيف أن النبي ﷺ أمر بها النساء حتى الحيُّض منهن وذوات الخدور، فكيف بالرجال!

ومن هنا ذهب كثير من العلماء على أنها فرض عين. وهي مظهر عظيم من مظاهر وحدة المسلمين، وفيها ترتفع شعارات الوحدة من التكبير لله تعالى، قال تعالى: ﴿وَلِتُكْكِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا

٤ صحيح مسلم، رقم ٣٨٨.



هَدَاكُمْ ﴿ [البقرة: ١٨٥]، قال الإمام ابن كثير: «وَلَهَذَا أَخَذَ كَثِيرٌ مِنَ الْعُلَمَاءِ مَشْرُوعِيَّةَ التَّكْبِيرِ فِي عِيدِ الْفِطْرِ مِنْ هَذِهِ الْآيَةِ حَتَّى ذَهَبَ دَاوُدُ بْنُ عَلِيِّ الْأَصْبَانِيُّ الظَّاهِرِيُّ إِلَى وُجُوبِهِ فِي عِيدِ الْفِطْرِ لِظَاهِرِ الْأَمْمِ فِي قَوْلِهِ: ﴿ وَلِتُكَبِّرُوا اللّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾ • الْأَمْرِ فِي قَوْلِهِ: ﴿ وَلِتُكَبِّرُوا اللّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾ • الْأَمْرِ فِي قَوْلِهِ: ﴿ وَلِتُكَبِّرُوا اللّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾ • • الْأَمْرِ فِي قَوْلِهِ: ﴿ وَلِتُكَبِّرُوا اللّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾ • • الْأَمْرِ فِي قَوْلِهِ:

المسلمين في الصلوات المكتوبات ألم فاجتماع الجمعة ثم اجتماع الجمعة ثم اجتماع العيدين وبعد ذلك الاجتماع الأكبر في الحج، وكذلك التكبير في هذه الاجتماعات كل ذلك يعطي ثمرة عظيمة وهي وجوب وحدة هذه الأمة.

ومن هنا فهذه الثمرات العظيمة من فرض الصيام وما لحق به من الشرائع والعبادات، وكلها تقوّي روابط المسلمين، وتعمل على جمع كلمتهم، ووحدة صفهم، وواجب على الأمة أن تتعلم هذا وأن تقوم به خير قيام، وأن تعلمه لكل أبنائها، فوحدة المسلمين هدي رباني وأمر عظيم من أوامر الله تعالى وجب التمسك به والعض عليه بالنواجذ، وهكذا كان هدي النبي في حياته، وما أمر به أمته من بعده، وهو صميم ما جاء به القرآن الكريم الذي يجمع شمل الأمة، فكان الكتاب والسنة آمرين بالوحدة والائتلاف ناهيين عن الفرقة والاختلاف.

ه تفسیر ابن کثیر، ۱/ ۳۷۱.



اللَّارِفِي أَوْلِي

[[] قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «إِنَّهُ لَا إِسْلَامَ إِلَّا بِجَاعَة، وَلَا جَمَاعَةَ إِلَا بِإِمَارَةٍ، وَلَا إِمَارَةَ إِلاَّ بِطَاعَة».

﴿ وَعَنْ ثَابِتِ بْنِ قُطْبَةَ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عنهُ قَالَ فِي خُطْبَتِهِ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، عَلَيْكُمْ ﴿ بِالطَّاعَةِ وَاجْمَاعَةِ، فَإِنَّهَا حَبْلُ اللَّهِ الَّذِي أَمَرَ بِهِ، وَمَا تَكْرَهُونَ فِي اجْمَاعَةِ خَيْرٌ مِمَّا تُحِبُّونَ فِي الْفُرْقَةِ٧.

وعن الإمام الأوزاعي رحمه الله أنه قال: كان يقال: «خمس كان عليها أصحاب محمد ﷺ والتابعون لهم بإحسان: لزوم الجماعة، واتباع السنّة، وعمارة المسجد، وتلاوة القرآن، والجهاد في سبيل الله عز وجل»^. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «والواجب أمر العامة بالجمل الثابتة بالنص والإجماع، ومنعهم من الخوض في التفصيل الذي يوقع بينهم الفرقة والاختلاف؛ فإن الفرقة والاختلاف من أعظم ما نهى الله عنه ورسوله».

فهل أثمر الصيام فينا حب الجماعة؟ وهل ساقنا إلى الوحدة التي بها عزّ الأمة؟!

نسأل الله تعالى ذلك، اللهم آمين يا رب العالمين.

٦ مسند الدارمي، رقم ٢٥٨.

٧ الشريعة للآجري، رقم ١٧.

٨ شعب الإيمان للبيهقي، رقم ٢٦٧١.

۹ مجموع الفتاوى، ۱۲/ ۲۳۷.

#### في غمرات الطوفان (٦)



# زبدة ثمرات الطوفان

ما زال الحديث موصولاً عن ثمرات الطوفان، وكنا قد تناولنا ثمراته داخل غزة، ثم شرعنا في الحديث عن ثمراته على المستوى الإقليمي، ثم على المستوى الدولي، وأخذنا من هذا المستوى الأخير ثمرتين. فالآن نستكل الحديث ونختمه عن ثمرات الطوفان.



ا تنشر مجلة «الله» على حلقات متتالية، كتاب: في غمرات الطوفان: آمال تتدثر بالآلام للشيخ الغزي الفقيه محمد بن محمد الأسطل –حفظه الله- وهو الكتاب الذي سطره صاحبه تحت القصف والموت والدمار في غزة، ونشره على قناته على التليجرام. وهو مادة نفيسة نرجو أن يهتم بقراءتها كلٍ من كان يهمه أمر المسلمين.

وقد كان الشيخ محمّٰد بن محمد الأسطل من الكتاب الدائمين لمجلتنا، مجلة «ﷺ» حتى حال الطوفان بينه وبين الاستمرار في ذلك، نسأل الله تعالى أن يمتعنا بالشيخ وعودته القريبة إلى أحبابه، وأن يمتعناً جميعاً بنصر قريب في غزة وسائر بلاد المسلمين. בועוטועוזיו:



#### الثمرة الثالثة:



إبطالُ الروايةِ الصهيونية، وجمعُ العالم على القضية الفلسطينية بما يُؤذِنُ بنوع إمامةٍ لأهلها لو أحسنوا استثمار الحدث.

وإبطال الرواية الصهيونية عُلِمَ بما تقدم.

وأما جمع العالم على القضية الفلسطينية فما أحسب أنه تيسر لقضيةٍ إسلامية أن تجتمع عليها قلوب سكان الكوكب كما حصل في هذه المرة، وهذا كله خادمٌ في التحولات على مستوى التفاصيل.

وما أريد إبرازه هنا هو أنَّ الشعوبَ المسلمةَ متعطشةً لمن يمسك بيدها ويأخذ بها في مشروع التحرر الحقيقي من الاحتلال بالوكالة، والتحرر كذلك من التبعية الدولية، ولو بأن يمثل لها ومضةً مشرقةً على الطريق.

والحديث هنا بوضوج عن الدولة التي يمكن أن تمثل قائد الأمة الإسلامية، بحيث تكون بمثابة السراج المنير لها، والتي نتابع أحوال الشعوب ولو على وجهٍ مُجمَل، ونتبنى قضاياهم، وتستفرغ غاية وسعها في حل مشكلاتهم، وتمثل لهم أملًا في التحرر يومًا ما، وإن لم تتمكن من ذلك كله فلا أقل من بعض ذلك ما أمكن.

وقد كان بإمكان ثلاث دولٍ إسلاميةٍ القيام بهذا الدور القيادي الكبير، إلا أنه لم تنجح أي دولةٍ حتى الآن في ذلك، مع أن المنصب لا زال شاغرًا.

ومن عدد سنين بدأت الأنظار تتجه جهة بيت المقدس وأكناف بيت المقدس لأخذ جرعاتٍ من التفاؤل والأمل، فجاءت هذه المعركة تضخ كمياتٍ جيدةً على هذا الصعيد.



والتركيبة السياسية للبلد والمعطيات الاستراتيجية لا تُمكِّنُ غزةَ من القيام بدورٍ قائدٍ للأمة، إلا أن قدرًا ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّالِي اللَّاللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الل جيدًا من التأثير يمكن إنجازه على هذا الصعيد بما حصل لهذه البقعة من اجتماع القلوب عليها، لا سيما وأن القتال لا ينحصر توصيفه بقتال مسلمٍ لكافر فحسب؛ بل الكافر هنا هم اليهود أشد الناس عداوةً للذين آمنوا، والمعركة تجري في بيت المقدس، وعنوانها المسجد الأقصى الذي كان قبلة المسلمين في صلاتهم قبل المسجد الحرام، فالسياق مرتبطُ بالعقيدة وقدسية الأرض المقدسة التي بارك الله فيها للعالمين.

والبركة هنا هي التي تفسر جملة هذه الآثار والثمرات، فهذا البلد ليس من عواصم الأمة بالمعنى الاستراتيجي المادي؛ ولهذا ما يقرر فيه ليس بالضرورة أن يعود بالتأثير المادي على غيره بخلاف الحال في مصر مثلًا، إلا أن الله جعل التغير هذه المرة حاصلًا بصورة هائلة من البوابة المعنوية.

والذي أخشاه ألا يعي قادة هذا البلد هذه الرسالة جيدًا فلا يعطوا هذه الثمرة قدرها من الاستثمار حين تنتهي المعركة.

> [[ وعلى كلِّ؛ فالمقصود أنَّ هذه الثمرة وغيرها من جملة الثمرات التي تقدمت سواء على الصعيد المحلي أو الإقليمي أو العالمي ما كانت لتحصل لو تم سحق البلد والقضاء على كلمة الجهاد فيه؛ ولكن ثبات أهل غزة والشمال أولًا، ثم الثبات الأسطوري للمجاهدين في العُقَد والأنفاق والمواقع، وإثخانهم في عدوهم هو الذي عمل عمله حتى عاد بالتأثير على صناع القرار في العالم.



#### العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



ولئن مد الله في العمر وتشخصت هذه الآثار بمزيد بيانٍ سيعجب المجاهد كيف استعمله ربه في تغيير معادلاتٍ كبرى وموازين ضخمة وإنهاكِ للإمبراطورية العظمى التي تحكم العالم بما لم يكن يخطر له ببال، بل إني لأحسب أن بعض الثمرات ربما ما كانت تخطر لمن أخذ قرار المعركة ببال، ولكن البشر أدواتٌ في تنفيذ القدر.

وهذا كله من البركة التي جعلها الله لأهل هذا البلد.

ولعل من الأحاديث التي ترمز إلى ذلك ما جاء عند الترمذي عن واثلة بن الأسقع قال: سَمِعتُ رَسولَ الله يقول لحذيفة بن اليمان ومعاذ بن جبل وهما يستشيرانه في المنزل، فأومأ إلى الشام، ثم سألاه فأومأ إلى الشام، قال: «عَلَيْكُم بِالشَّام؛ فَإِنَّهَا صَفْوَةُ بِلادِ الله، يُسْكِنُهَا خِيرتَهُ مِن خَلْقِهِ، فَمَن أَبَى فَلَيْلْحَق بِيَمْنِهِ، وَلْيَسْقِ مِن غُدُرِهِ؛ فَإِنَّ اللهَ تَكَفَّلَ لِي بِالشَّامِ وَأَهْلِهِ».

# إلى وصفوة القول:



إِنَّ رجالَ هذا البلد يُعِيدُون بجهادهم وثباتهم صياغة الشخصية الإسلامية بالهوية التي تعاند الكفر وأهله، وإنهم قد نجحوا في توريث المسلم قدرًا عظيمًا من الهيبة في ظل الغطرسة الغربية التي تستخف بالمسلمين والعرب.

٢ الترغيب والترهيب للمنذري، رقم الحديث: (٤٦٧١) صححه الألباني.

#### العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



وهذا كله يصب في مشروع الانبعاث الإسلامي الكبير عقب الزلزلة التي تعرض لها عددٌ من الشعوب إبان إجهاض ثورات الربيع العربي، وفشل أكثر التجارب الإسلامية التي وصلت إلى الحكم، ولكن لهذا شروطً وضوابط ومحددات لتجاوز الإفشال المعتاد ليس المقام له الآن، وقد بسطت القول فيه في كتاب: «سبائك الشيطان» يسَّر الله نشره.

# وبين يدي الختام:

هذا ما خطر بالبال مما جرى به القلم، وأحسب أن تتبع الثمرات أمر يشق، وإنما كتبته لغلبة من يُركز على البلاء وينسى فضل الله وما أكرمنا به ربنا من أصناف العطاء.

وإنه في كلِّ حركةٍ تحررية يوجد مثبطون، كما يوجد من لا يدرك من المشهد إلا الخسارة، ولكني ذكرت في المدخل أنَّ شدةَ البأس وضراوة المعركة بما فيها من مجازر ومشاهد إبادة تجعل هذا أمرًا متفهمًا سواء على صعيد العامة أو على صعيد الخاصة والنُّخَب.

> وإنَّ مصيبتنا هي في فقد الرجال، بأكثر من مصيبتنا في فقد البيوت والمنازل والمساجد، ومع ذلك فالمؤمن قويٌّ بالله، وحسبنا أنه لم تحصل مصيبةٌ إلا وقد جاء ذكرها في القرآن ليكون المؤمن أكثر استعدادًا لما يعرض له في سبيل الله.



وهذا من الثمرات العلمية للمعركة؛ إذ كانت تمثل فرصةً ضخمةً لتلقي حقائق الدين في أرض المعركة، فباتت المعركة كأنها كتابُ تفسيرٍ لكثيرٍ مما يتلوه الإنسان في كتاب الله.



### ومن ركز على جزءٍ فقد فانته أجزاء.



💋 ولا يعنى هذا إهمال النظر النقدي؛ فإنما هو مما يتأكد لتقويم التجارب والأعمال، ولكن الكلام في وقت المعركة كلام نصرة لا كلام تقييم، وإني لأرجو أن تكون هذه المعركة بما تثمره من ثمراتٍ من المعارك الإسلامية الكبرى في هذا العصر، حتى إذا امتد الزمان صار من مناقب الرجل أن يكون قد شهد هذه المعركة، فكيف لو كان قد ضرب فيها بسهم كريم على صعيد الجهاد أو الإغاثة أو غير ذلك من الثغور!

أما الرأي الشخصي المتعلق بالمعركة المتصل بالثمرات الذي وعدت بذكره في الختام فخلاصته ما يلي:

عقود الاحتلال، بل هي عملاقةً بالنظر إلى بعض المراحل عقب تأسيس الكيان سنة ١٩٤٨، إلا أنها -في نظري- عمليةً عاديَّةً محدودةً بالنظر إلى الناحية الاستراتيجية في عالم المعارك والحروب، وهي ليست إلا تجاوزًا للحدود، ومهاجمةً لعدد من القواعد العسكرية وقتلًا لعددٍ كبيرٍ من الجنود، وأسرًا لعددٍ جيدٍ كذلك، ثم العودة إلى القواعد بسلام بعد أن قضى بعض المجاهدين نحبهم في الهجوم ورجع من بقي ينتظر.

وكان بإمكان قادة العدو أن يردوا بحربٍ مجنونةٍ تمكث شهرًا أو شهرين، تتوقف عند إنجاز أهدافِ محسوسة؛ كقتلٍ عددٍ من قيادات الصف الأول، وهدم أكبر قدرٍ ممكن من المقرات الحكومية والمساجد



والبيوت وما إلى ذلك، ثم يتم تنفيذ صفقة مقسطة عبر مدةٍ طويلة يصبرون فيها على تجرع مقادير من الذل، ولكنها تبقى عمليةً محدودةً في إطار المشاغلة التي تتصاعد يومًا بعد آخر.

إلا أنَّ العدوَّ وضع أهدافًا كبرى يعلم كلُّ مراقبٍ أنها ليست بالإمكان أن تحصل، حتى إن الرئيس الأمريكي بايدن نبههم على ذلك وحذَّرهم من مغبته في أول زيارةٍ له عقب العملية.

وانطلق الرد الصهيوني بدافع الانتقام، ولم يكن خاضعًا للحسابات الاستراتيجية؛ وإنما للفرار من الاعتراف بالهزيمة، والخروج من حالة الإذلال الذي مثلته العملية، وهذا حال من غلبت نفسُهُ عقلَه.

ومع تطاول الأيام والمحافظة على نفس السقف؛ بل وزيادته في بعض الأحيان.. تم تحشيد العالم كله ليتابع الحرب، ويقف على كل صغيرةٍ وكبيرةٍ فيها، وتم الشحن النفسي لشعوب الأمة، وحصل طوفانُ هادرٌ في الوعي، وما زال العناد الصهيوني سيد الموقف!



وصارت العملية مع الأيام تُمُثِّلُ رمزيةً كبرى، حتى لكأنها في نفسها من الأحداث الضخمة بحسب موازين المعارك والحروب، وأحيطت بهالةٍ أكبر منها، وهذا كله من شأنه أَن يُحَوِّلَ نتيجةَ المعركة إلى هزيمةِ استراتيجيةٍ بعد أن كان بالإمكان حصرها في هزيمةٍ تكتيكية محدودة، ويؤسسَ لفكرة التهديد الوجودي للعدو ويجعله قريبًا من الأذهان.



ونظرًا لحركة الاصطفافات فإنَّ الولايات المتحدة قد أخطأت الحساب حين دخلت كشريكٍ في المعركة دون أن تكتفي بمقعد المصلح الذي يتوسط الأطراف الذي تعتاد ممارسة الدجل فيه، ولكن الكيان الصهيوني استطاع أن يجرها، وهي تقدمت للمعركة مُخَدَّرةً تحت عنوان حراسة الوكيل الغربي في الشرق، لتأخذ هي الأخرى جرعةً جديدةً من الإذلال بعد الجرعة الكبرى التي تلقتها مؤخرًا في أفغانستان على يد طالبان.

والذي يقع في صدري أن نتنياهو بهذا الغباء المتدثر بالذكاء لم يكن إلا أداةً في تنفيذ قدر الله؛ لتحصل جملة الثمرات العظيمة التي كانت الأمة في غاية التعطش لها، والتي ما كانت لتجتمع بعد حالة الركود إلا بحدث كبير يمثل شرارة الانبعاث.

وأما من ذهب من الرجال فعزاؤنا -وإن لم يكن لهم عِوَضٌ في أمدٍ قصير- أنهم شهداء أحياء عند ربهم يرزقون، فرحين بما آتاهم الله من فضله، وأما البنيان الذي تهدم فتبنيه السواعد المؤمنة بإذن الله.



ومن المعاني التي تتقرر عادةً على لسان علماء العقيدة: أنه لا يصدر عن الله إلا خيرٌ محض، وليس في الأرض شرُّ محض، وقد قال الله في خصوص القتال: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦].

ومن الرؤى التي يحصل الاستئناس بها: ما حدثني به الشيخ الفاضل أبو البراء حلس وفقه الله أن رؤيا جاءته قبل الحرب، وأذكر مما قاله لي أن شخصًا رأى النبي في المنام، وهناك أعداد كثيرة من الرجال والنساء والأطفال كانت تأتي وتقف خلفه، فيقول له قائل: من هؤلاء يا رسول الله؟ قال: هؤلاء شهداء غزة أخرج في استقبالهم.



وكانت هذه الرؤيا قبل المعركة بقليل.

ومن عجيب ما وقع لي أن الشيخ محمد حِلِّس أبا البراء وفقه الله كلمني قبل المعركة بنحو شهر، وقال لي: سجلت مقطع فيديو يتعلق بتفسير رؤيا وأريد أن أستشيرك في نشره، فقلت: أرسله.

واستمعت إليه، وكان يتكلم فيه عن رؤيا بلغته تعبيرها يفيد بأن حدثًا ضخمًا سيأتي البلد، ويمثل الله ويمثل زلزالًا كبيرًا لا نظير له فيما سبق قط، ولا تعد جائحة كورونا بما حصل فيها من رعبٍ في بداياتها بالقياس مع هذا الحدث الضخم بشيءٍ.

وأعترف أني كنت أستمع للفيديو وأشعر كأني في فيلم آكشن من الأفلام التي يتعاظم فيها خيال البطش والتدمير!

ثم أرسلت له: يمكن أن تنشر الفيديو؛ لأنه جارٍ على قواعد التعبير فيما حصل عندي من الظن بناءً على ما أسمعه منه من قواعد التعبير، ولكني نصحته أن يضيف جملةً في الختام فيها نوع مواساة للناس إذا نزل بهم هذا الحدث الضخم الذي تُنبئ به الرؤيا.

ثم إني نسيتُ الأمر تمامًا، وجاءت المعركة ولم يخطر لي ببال، إلى أن قَدَّرَ الله والتقيت بأبي البراء بعد مدة طويلة من اندلاع المعركة، وحين التقينا قال لي: أتذكر ما استشرتك به؟!

فقلت له: ما تذكرت إلا الساعة، ولولا أنك ذكرتني ما أحسب أني كنت أذكر!

والرجاء أن يكون هذا القدر من القدر الذي يغلب ما فيه من الخير على ما فيه من الشر، ويزيد ما فيه من العطاء على ما فيه من العناء، والله يعلم وأنتم لا تعلمون.



# دوافع الصهاينة لنقض الهدنة وتجدد الحرب في غزة

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد:

القرآن الكريم هو الكتاب الوحيد المتضمن للحقائق الكونية والإنسانية، والكاشف بجلاء لكوامن وخفايا النفس البشرية، قال تعالى: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ النَّطِيفُ النَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الملك: ١٤]، وقد تحدث الكتاب العزيز عن مسيرة البشرية كلها ومواقفها من رسلها وأنبيائها، وقد كان التركيز الأكبر على بني إسرائيل خاصةً، واليهود عامةً، وذلك لاعتبارات تاريخية ومستقبلية حول هذا الكيان الديني والنسبي الذي تتابع عليه الرسل.



المَّ ولكن الموقف الغالب هو ما جسده القرآن في قوله تعالى: ﴿أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولُ بِمَا لَا تَهْوَى الْفَسُكُمُ السَّكْبَرْتُمُ فَفَرِيقًا كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ ﴿ [البقرة: ٨٧]، والعلّة الكامنة فيهم هي علّة نفسية عميقة جذرها الاستكبار المانع من قبول الحق والخضوع له، والاستعلاء العنصري الذي لا يرى إلا ذاته المتضخمة بالكذب على الله تعالى وعلى عباده: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَىٰ نَحْنُ أَبْنَاءُ اللّهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلَمَ يُعُذِّبُكُم بِذُنُوبِكُمْ بَلْ أَنتُم بَشَرُ مِّمَنْ خَلَقَ ﴾ [المائدة: ١٨].

وهذه النفسيّة المريضة وسمت دوماً بنقض العهود والمواثيق مع الله أولاً ثم مع عباده ثانياً، كما في النصوص الواردة في الكتاب والسّنة. قال تعالى: ﴿ أَوَكُلَّما عَاهَدُوا عَهْدًا نَبَدَهُ فَرِيقُ مِنْهُمْ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ١٠٠]، وقال تعالى: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيةً فَي يُحَرِّفُونَ الْكُلْمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِمّا ذُكّرُوا بِهِ وَلَا تَزَالُ تَطّلعُ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِمّا ذُكّرُوا بِهِ وَلَا تَزَالُ تَطّلعُ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ عَنْ اللّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [المائدة: ١٣].



وخلقه وأنه سلوك راسخ فيهم، ويتأكد ذلك من خلال الواقع العملي في الحياة؛ فقد ثبت في السيرة النبوية نقض يهود المدينة (بني قينقاع وبني النضير وبني قريظة) للعهود التي أبرموها مع النبي على النبوية نقض يهود المدينة (بني الفتن الداخلية، وهكذا هي حقائق التاريخ الكاشفة للنفسية اليهودية



المنحرفة عن المنهاج الرباني، والمنطلقة من المطامع والمصالح والأهواء الخاصة والمسكونة بالتعالي العنصري والتعصب القومي، والتي ألفت عبر مسيرتها التحريف والتلاعب بالدين وأحكامه وروحه.

# الهدنة الأخيرة في ٢٠٢٥م من التعهدات إلى الانهيار

الله بعد التصعيد الكبير الذي شهده قطاع غزة في نهاية عام ٢٠٢٤م، تم التوصل إلى هدنة مؤقتة بداية عام ٢٠٢٥م بوساطة مصرية-قطرية و برعاية دولية، وقد بدأت فعليًا في منتصف يناير ٢٠٢٥م، واستمرت حتى منتصف مارس ٢٠٢٥م، أي نحو شهرين تقريبًا، قبل أن تنهار الهدنة مع اندلاع جولة جديدة من القتال.

وهكذا تتكشف الحقائق القرآنية حول اليهود وعدم وفائهم بالعهود والمواثيق فهم لا ذمة ولا عهد لهم.

## مضمون الهدنة

- 🕦 وقف إطلاق النار المتبادل.
- ن إدخال مساعدات إنسانية وإغاثية موسعة إلى غزة.
- ن زيادة تصاريح العمل والتسهيلات التجارية في المعابر.
- إطلاق مفاوضات غير مباشرة حول ملف الأسرى والمفقودين.
- ن المسجد الأقصى. الله المسجد الأقصى. المسجد الأقصى.

والهدنة كانت على مراحل زمنية يتم في كل مرحلة منها تنفيذ بعض البنود وصولاً للوقف الكامل للحرب بين الطرفين.





#### ما حدث خلال الهدنة من الطرفين

#### من جانب المقاومة:

- التزمت المقاومة ببنود التهدئة، دون إطلاق صواريخ أو تنفيذ عمليات عبر الحدود.
- ركزت الفصائل على إعادة تنظيم الصفوف، وإصلاح البنية التحتية العسكرية والمدنية، ودعم الجبهة الداخلية.
- سعت لإبقاء الضغط السياسي على الوسطاء لضمان تنفيذ التفاهمات، خصوصًا في ملف الأسرى والمساعدات.

#### من جانب الاحتلال:

- م تأخير متعمد في إدخال المساعدات وفرض قيود على المواد الحيوية.
- مسيّرة عبر طائرات مسيّرة وقصف محدود على مواقع رصدية للمقاومة.
- تصعید ملحوظ فی الضفة الغربیة واغتيالات طالت كوادر ميدانية مؤثرة.



- 🔵 اقتحامات متكررة للمسجد الأقصى، ما اعتبرته المقاومة تجاوزًا للخطوط الحمراء.
- تعطيل غير مباشر لمفاوضات الأسرى، وإرسال رسائل تصعيدية عبر الإعلام والسياسة والدبلوماسية.



#### الأسباب والدوافع وراء انهيار الهدنة

لا يمكن اعتبار انهيار الهدنة حدثًا مفاجئًا أو طارئًا، بل هو نتيجة حتمية لمسار ممنهج ينتهجه الاحتلال الإسرائيلي، يقوم على توظيف التهدئة كأداة تكتيكية مؤقتة، دون أي التزام سياسي أو إنساني حقيقي بوقف العدوان. وتبرز جملة من الأسباب والدوافع التي أسهمت في تقويض الهدنة، يمكن تصنيفها ضمن أبعاد سياسية وأمنية وإقليمية، على النحو الآتي:

#### الدعم الأمريكي غير المحدود للاحتلال:

يمثل الموقف الأمريكي، خاصة خلال إدارة الرئيس دونالد ترامب، أحد أبرز العوامل الممهدة لانهيار الهدنة. فقد اتسم هذا الدعم بعدم وجود أي سقوف أو حدود، وظهر ذلك في الطروحات المتعلقة بتهجير سكان غزة واعتبار الأرض موردًا استثماريًا، ما منح الاحتلال غطاءً سياسيًا واسعًا لاستمرار عدوانه.



#### ● الضعف العربي والفلسطيني الرسمي

جاء التراخي في المواقف العربية والفلسطينية الرسمية، بل وتواطؤ بعضها مع رواية الاحتلال، ليعزز من شعور إسرائيل بأنها غير مُلزَمة بأي التزامات حقيقية. وقد انعكس هذا العجز عن صياغة موقف موحد داعم للفلسطينيين في تساهل الاحتلال مع التفاهمات وانتهاكها بشكل متكرر.



#### عجز الجهات الضامنة عن ممارسة الضغط:

رغم تعدد الوسطاء الدوليين والإقليميين، لم تستطع هذه الأطراف فرض التزامات واضحة أو ممارسة ضغط فاعل على الاحتلال الإسرائيلي للالتزام ببنود الهدنة، مما أضعف فعاليتها وفتح المجال أمام خروقات متكررة.

#### فشل ملف الأسرى وتصاعد التعنت الإسرائيلي:

شكّل انسداد أفق المفاوضات بشأن تبادل الأسرى مؤشرًا إضافيًا على عدم جدية الاحتلال في المضي قدمًا نحو تهدئة مستدامة، إذ رفض تقديم أي تنازلات ذات مغزى، ما أفقد المفاوضات جديتها وأدى إلى تصعيد التوتر.



# الاستفزازات الميدانية واستخدام الهدنة كغطاء أمني:

لم تتوقف الاستفزازات الإسرائيلية خلال فترة الهدنة بل توسعت الحرب بشكل كبير في الضفة الغربية، ما يعني أن الكيان يستغل فترات الهدوء لتثبيت وقائع ميدانية وتحقيق أهداف أمنية وعسكرية، في عموم الأرض الفلسطينية بما فيها قطاع غزة.

#### الاعتبارات السياسية الداخلية لدى الاحتلال:

كثيرًا ما يرتبط نقض التعهدات والهدن المعلنة بالسياق السياسي الإسرائيلي الداخلي، حيث تسعى الحكومات اليمينية المتطرفة إلى توظيف التصعيد العسكري لتعزيز موقفها الشعبي أو لصرف الأنظار عن أزمات سياسية وقضائية، في ظل مزايدات داخلية حول (الحزم الأمني).



#### إجهاض أي إنجاز فلسطيني خلال التهدئة:

يسعى الاحتلال الإسرائيلي باستمرار إلى إحباط أي مكاسب سياسية أو معنوية قد تحققها المقاومة أو الشعب الفلسطيني خلال فترات التهدئة، خشية أن تُشكّل هذه المكاسب قاعدة لترسيخ إنجازات على الصعيد السياسي أو الاجتماعي، سواء في قطاع غزة أو في مسار القضية الفلسطينية عمومًا. ومن هذا المنطلق، تلجأ إسرائيل إلى تنفيذ ضربات استباقية تهدف إلى تقويض البنية التنظيمية للمقاومة والحد من قدرتها على التوسع والتأثير.

#### اختبار الجاهزية العسكرية وتحسين الردع:

تُوظف الهدن كفرصة لتحسين منظومات الردع الإسرائيلية من خلال اختبار الأسلحة والتكتيكات، ثم يجري خرق الهدنة بشكل مدروس لدفع المقاومة إلى الرد، بما يتيح للاحتلال تقييم فعالية قدراته القتالية وقدرات وجاهزية المقاومة على السواء.

### استثمار الأزمات الإنسانية كورقة تفاوضية:

في كثير من الحالات، يخرق الاحتلال الهدنة بهدف خلق أزمات إنسانية متعمدة، ليعود لاحقًا ويقدُّم نفسه كطرف «متعاون» مع جهود الإغاثة، في محاولة لكسب أوراق ضغط تفاوضية أمام المجتمع الدولي.





#### • الضغط على الوسطاء الإقليميين والدوليين:

تعمد إسرائيل إلى نقض التهدئة بهدف ابتزاز الوسطاء، وإجبارهم على تقديم تنازلات جديدة في ملفات إعادة الإعمار أو المعابر، مدركة أنهم لا يملكون أدوات ضغط فاعلة عليها.

#### إرسال رسائل إقليمية عبر التصعيد:

أحيانًا يُستخدم التصعيد العسكري ضد غزة كرسالة غير مباشرة إلى أطراف إقليمية كإيران أو حزب الله، ضمن سياسة ضبط ميزان الردع الإقليمي وتأكيد الهيمنة العسكرية الإسرائيلية.



وبناءً على ما سبق، فإن انهيار الهدنة لا يُعد خروجًا عن سياق مألوف، بل هو استمرار لطبيعة المشروع الاحتلالي الذي يوظف الحرب كأداة مركزية لفرض وقائعه السياسية والعسكرية على الأرض، دون اعتبار لأي التزامات تفاوضية أو إنسانية.

#### نظرة تحليلية مستقبلية

إلى في ضوء المعطيات الميدانية والسياسية الراهنة، يبدو أن تجدد الحرب اليوم ليس مجرد انفجار عابر، بل جزء من استراتيجية إسرائيلية طويلة الأمد لإعادة ضبط قواعد الاشتباك، وفرض واقع جديد على الأرض. ومع استمرار العدوان، تزداد المؤشرات على أن الاحتلال يخطط لجولة تصعيد أطول وأكثر عنفًا، قد تُغيّر شكل المشهد في غزة سياسيًا وعسكريًا وربما تجاوزت لما هو أبعد من رسم وتشكيل الحدود والخرائط في المنطقة في ظل الدعم الأمريكي غير المحدود وتراجع التوازن الدولي وحالة السيولة التي يعيشها العالم.



ومن جهة أخرى فإن تعنُّت الاحتلال في نقض الهدنة يعكس استخفافًا متعمدًا بالجهود الدولية والإقليمية، ما يُضعف من فرص أي تسوية قريبة، ويدفع باتجاه مزيد من التعقيد والتصعيد وربما كان ذلك مقدمة لانهيار الأنظمة العربية التي عجزت تماماً عن حماية المقدسات والأوطان، وهو ما يفتح الباب أمام جولات من الصراع على المنطقة كلها وليس داخل الحدود الفلسطينية.

### المرحلة القادمة مرشحة لأن تشهد تصعيدًا مزدوجًا

ميدانيًا في غزة، وسياسيًا في المحافل الدولية، حيث سيُعاد طرح ملف الاحتلال وجرائمه أمام الرأي العام العالمي لكن في الوقت ذاته، فإن سلوك الاحتلال يؤكد مرة أخرى أن التهدئة تحت الاحتلال ليست سوى وهم مؤقت، وأن المعركة الحقيقية لا تزال تدور حول كسر منظومة القمع والحصار، لا مجرد وقف إطلاق نار هش وغير مستدام، وهذا يتطلب من الأمة وشعوبها إعادة النظر في طبيعة الصراع مع الاحتلال وداعميه على صعيد المنطقة كلها وتحديد معالم الاستراتيجية وفق مفهوم الأمة الواحدة ودور قوى المقاومة الفلسطينية في هذه الاستراتيجية؛ فقد ظهر جلياً طوال معركة الطوفان بأن الكيان الصهيوني ما هو إلا رأس الحربة والقاعدة المتقدمة للقوى الدولية المهيمنة على المنطقة وشعوبها ومواردها، ولا يمكن مواجهة هذه القوى بالعقلية القطرية والمنظور الوطني أو القومي المحدود.

قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُنْ فِتْنَةً فِي الْأَرْضِ وَفَسَادً كَبِيرً﴾ [الأنفال: ٧٣].



# ﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا: سَتُغلَبُونَ ﴾

يقول الله تبارك وتعالى: ﴿قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ ۖ وَبِئْسَ الْمِهَادُ﴾ [آل عمران: ١٢].

يَرُ علينا رمضان للسنة الثانية على التوالي بعد حرب ضروس لخمسة عشر شهراً متوالية من الموت والدمار بكل التبعات المؤلمة، والأيام العجاف، والمعاناة بثقل الضر والأذى والألم، والنكبات والرزايا والملمات، إثر معركة طوفان الأقصى التي غيَّرَت كل المعايير والموازين البشرية والمفاهيم العسكرية، والتي كشفت فيه المستور وفضحت العدو المتخفي بقوة ردع زائفة وحبل الناس الذي بات قريباً ينقطع، كما وسينقطع حبل الله عنهم قريباً بأمر الله، ثم على يد ﴿رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ فَهُمُهُم مَّن قَضَى فَحُبُهُ وَمِنْهُم مَّن يَنتَظُمُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلًا ﴿ [الأحزاب: ٢٣].





💋 فالطوفان العظيم خاضه رجال القرآن أهل الله وخاصته رغم قلتهم وقلة عدتهم وعتادهم إلا من قرآن في صدورهم؛ وأياديهم المتوضئة الطاهرة، ويقين بالله كبير؛ ليتم القضاء على فرقة غزة بالكامل في سويعات قليلة جداً؛ واقتحام خطوط دفاع ذات تحصينات متهالكة..

# رجال أخذوا القرآن الكريم منهجاً، والنبي ﷺ قدوة، وسُنته وسيرته العطرة هداية وطريقاً..

ولا مجموعة قتالية؛ فئة قليلة، طائفة على الحق ظاهرة.. عُصَابة لعدوّها قاهرة لا يضرها من خذلها.. ولا يضرها من خالفها.. لا يضرها سوء أدب الحاقدين الشامتين.. رغم كثرتهم وعيونهم الحاقدة المتجسسة والمتلصصة والمتربصة.. قامت بهذا العمل المتقن الناجح بفضل الله تعالى رغم التنسيق الأمني على أعلى المستويات من كل الدول المحيطة بعدو تهيأت له كل ظروف الإمداد العسكري، وسلطة وجدت لهذه

> المهمة القذرة، وبعد أن تخلى العديد من الدول والجماعات والأحزاب والأفراد عن التحرير والكفاح المسلح؛ محاولين ترسيخ مفهوم التعايش السلمي مع عدو لله ورسوله ﷺ والمؤمنين؛ وانطلاق رحلة التطبيع العربي مع المحتل البغيض؛ وبناء المستوطنات وكثرة الاعتداءات على كل أبناء أمتنا وشعبنا، وخاصة أهل القدس وحرائر القدس الماجدات..





💋 ورغم الاقتحامات المتكررة للمسجد الأقصى.. كان لزاماً على أحرار أمتنا ورجالها الأوفياء القيام بهذا الإعداد وهذا الهجوم المحكم؛ ليخوضوا معركة الطوفان العظيم.. استجابةً لأمر الله تعالى في مقاومة الغاصب المحتل المعتدي؛ وردّ عدوانه، قال الله تعالى: ﴿فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ۖ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِيثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُم ﴾ [البقرة:١٤٩].

> كيف لا.. والأرض المحتلة هي أرض فلسطين المباركة، ولمَ لا نقاتل مَنْ احتل أرضنا ودنس مسرى نبي الإسلام محمد ﷺ؟

فشرف تحرير الأقصى لا يحوزه إلا من أكرمه برحمته وفَضَّلَه بحبه؛ قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ ا



عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينِ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَا يُمْ ذَالِكَ فَصْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٥٤].

فقتال ومجاهدة ﴿أَشَدُّ النَّاسِ عَداوةً للذين آمنوا﴾ من أهم علامات حبِّ الله لعباده المجاهدين وشهادة منه بحبهم له؛ فلولا حبه لهم ما اصطفاهم لهذا المهمة العظيمة، وهذا الفضل الإلهي والاختصاصي لهم بحبه لهم وحبهم له سبحانه وتعالى من أعظم الكرامات..

يَرُ علينا رمضان وقد استشرى العدو في عدوانه وبغيه، بعدما تَلَقَى الصفعة العسكرية المدوية.. ولولا الدعم الأمريكي والغربي له لانتهى أمره إلى الأبد؛ وكذلك الصمت العالمي والخذلان العربي ما استمر في عدوانه وانتقامه..



آمُ عالمي، وصمت عربي وعجز إسلامي، يستمر العدوان الوحشي علينا بكل أدوات القتل الأمريكية دون رادع أو ضمير، وأبناء جلدتنا وأمتنا يجيدون فَنَّ القطيعة والخذلان، حينما تركوا أكثر من اثنين مليون نفس مسلمة تحت القصف والقتل والدمار يئنون من وجع الموت والقلة والفاقة التي استحكمت بهم، فقد سلموا مفتاح معبر رفح الجنوبي للقطاع لعدو فاجر أثيم، يتحكم في كل ما يدخل غزة فيأذن لما يشاء ويمنع ما يشاء، ليكتمل بذلك الخذلان ويشتد الحصار، ونعيش الابتلاء بكل أبعاده وأشكاله وألوانه وطرقه، وقد تحقق فينا قول الله تعالى: ﴿وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخُوفِ وَٱلجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلْأَمُوالِ

ونحن في حالة نزوح دائم، بخيامنا المهترئة، ووسط ركام بيوتنا المدمرة، وشح المياه التي قُطِعَتْ، ولقمة العيش التي فُقِدَتْ، وما أُمَرَّها إن وُجِدَتْ، والخوف يطاردنا والتعب والنصب أنهكنا بحثاً عنها، وقد تآمر علينا كل الخصوم والأعداء، وتواطأ معهم الضعف والقلة والفاقة والمرض والجوع الذي يقرصنا والتشريد والتهجير الذي أخذ من آدميتنا ما أخذ، ومعظم مقومات الحياة قد انعدمت.

### وأهل الملة والدين ينظرون!

وهم المأمورون بنصرة إخوة الدين؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ﴾ [الأنفال: ٧٧].

فقد استنصرناهم يا الله وما نصرونا، ويا ليت وقف الأمر عند العجز وعدم





النصرة والخذلان؛ بل تعدى إلى نصرة العدو وإمداده بالمال والنفط والغذاء عبر البحر والبوابة الشرقية لفلسطين المحتلة، أهل غزة يزداد الأمر عليهم سوءاً بدخول شهر البر والإحسان رمضان العطاء؛ والذي يتعاضد فيه المسلمون؛ وبدلاً من أن يتلبسوا عباءة الدين والأخلاق والمروءة والشهامة؛ وتمتد يد العون والمساعدة لإخوانهم لنصرتهم؛ تركوهم يتضورون جوعاً، خاصة وأن ﴿أَشَدُ النَاسِ عداوةً للذين آمنوا﴾ أهل غدر وخيانة ونكث للعهود ونقض المواثيق..

ألم فع بداية رمضان؛ وما أن انتهت المرحلة الأولى لاتفاقية وقف إطلاق النار، لتبدأ المرحلة الثانية وتنفيذ استحقاقات المرحلة الأولى وما تم الاتفاق عليه. تنصل المجرم مما التزم به من استحقاقات؛ فأغلق المعابر وشدد الحصار ومنع إدخال كل مستلزمات الحياة من الطعام والمستلزمات الطبية والوقود؛ ليساومونا على لقمة العيش حتى نقبل بشروط العدو. ونقبل بالمخطط المرسوم والتخلي عن أرضنا؛ لنتخلى بعد ذلك عن ديننا، مصلحة الصليبية العالمية وأذنابها في المنطقة العربية.



والمنع والمنع أسبوعين من الإغلاق والمنع أسرة المجرم بأكثر من مائة طائرة عدواناً شاملاً في ساعة السحر والسحور في رمضان على قطاع غزة راح ضحيتها قريباً من ألف شهيد وجريح بموافقة أمريكية وصمت عربي مريب، وفي محاولة فاشلة لإطفاء نور الله تعالى..



or so so so so so JOHN CONTROLLY وَلُوْكِرُهُ ٱلْكَافِرُونَ

💋 هيمات هيمات أن يحققوا أياً من أهدافهم الخبيثة، العلنية منها والسرية؛ قال الله تعالى: ﴿يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلَّا أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ﴾ [التوبة: ٣٢].

فبصبر وثبات رجال غزة ونسائها أفشل الله كل مخططاتهم ورهاناتهم الخاسرة؛ رغم حربهم اللا أخلاقية والأبشع في التاريخ؛ والتي قوامها الخسة والنذالة والحقد والحسد؛ قال الله تعالى: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِّن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ ﴾ [البقرة: ١٠٩]؛ «وُدَّ».. يتمنون بحقدهم وحسدهم تحقيق أهدافهم ولن يتحقق..

هؤلاء الذين ما توقف إجرامهم، بدعم أمريكا الدولة الأسوأ في التاريخ؛ والتي انقلبت على كل المواثيق والمبادئ والقيم والمثُل؛ والتي تقود الآن طابوراً طويلاً من المنافقين والسحرة والكفرة الفجرة؛ ممن صمتوا دهراً ونطقوا كفراً.. دول الإرجاف والذين ما توقف خذلانهم يبثون من خلال إعلامهم السام كل مفردات التخذيل والتثبيط والتحبيط؛ ولسان حالهم يقول: ﴿وَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً ﴾ [النساء: ٨٩]..

ومع ذلك ورغم كل وسائل القتل والتغييب وأدوات السحر والإرجاف لهزيمتنا والقضاء على إرادة شعبٍ حُرٍ يريد الحياة على أرضه؛ ومقاومته التي أرغمت القاصي والداني من الأعداء والخصوم، والشامت



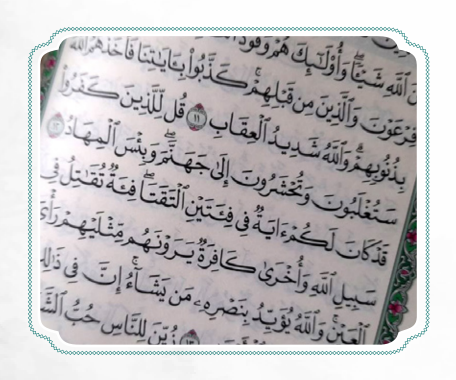
واللئيم الصامت؛ أن يوقعوا على وقف إطلاق النار بفضل الله تعالى ثَبَّتَ بإرادته شعبنا وأيَّدَ بقوته مُقَاوَمَتَنا (طائفة آخر الزمان المنصورة)؛ التي صَبَرَها الله تعالى وأُنزَلَ الطمأنينة والسكينة في قلوب أبنائها ورَضَّاهم؛ حتى رأينا وسمعنا أيقونة الصبر والرضا (أم مالك بارود) الصابرة المحتسبة المؤمنة وكلماتها الخالدة.. وهي تقول بكل العفوية الإيمانية، وبكل الطمأنينة والرضا.. بكل القوة والصبر والثبات، في وداع أبنائها الأربعة: «أربعة يا مه.. أولادي أربعة اللي استشهدوا؛ الحمد لله أنا راضية.. الحمد لله اللي عندنا قماش نرفعه راية».

ومن ثم استشهدت ابنتها، وفي رمضان هذا يأتيها خبر استشهاد زوجها والذي غاب عنها طيلة أيام الحرب، وما زادها إلا إيماناً وتسليماً، وما نطقت إلا بكلمات الرضا والصبر.. فسبحان الذي رَضَّاها، فسبق الرضا صَبْرُها!

فيا من تريدون هزيمتنا؛ أمرنا الله أن نقول لكم: ﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَمَ وَبِئْسَ سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَمَ وَبِئْسَ الْهَادُ ﴾ [آل عمران: ١٢].

﴿ستُغلبون﴾ والله ﴿ستُغلبون﴾ وسننتصر..

سننتصريا ترامب..





# أقول:



يا من دمرتم بيوتنا وقتلتمونا وشردتمونا. يا من خذلتمونا وحرمتمونا وجوعتمونا.. لن تهزمونا بأمر الله؛ فالله بشرنا بهزيمتكم بقوله: ﴿سَتُعْلَبُونَ﴾، وبشرنا بنصره بقوله: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلَّمَتُنَّا لَعْبَادِنَا الْمُرْسَلِينِ \* إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمُنصُورُونَ \* وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١-١٧٣].

ومهما اشتدت ضَرَاوُتُكُم وأَذِيَّتِكُم؛ يبشرنا ربنا عز وجل بأنكم لن تضرونا؛ بل وببشارة الله لعباده المؤمنين بهزيمتكم ونصرة عباده المؤمنين؛ قال الله تعالى: ﴿لَن يَضُرُّوكُمْ إِلَّا أَذًى وَإِن يُقَاتِلُوكُمْ يُولُوكُمُ الْأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يُنصَرُونَ ﴾ [آل عمران: ١١١].

ومع ذلك يتوعدوننا بأمريكا؛ يتوعدوننا بالعرب أنهم تخلوا عنا، وأنهم سيفتحون علينا أبواب الجحيم! وكأن مفاتيحها بأيدهم والعياذ بالله، وأنهم سيضربون بأسلحة الدمار الشامل والموت الزؤام!

لقد استخدمتم كل هذه الأدوات قبل ذلك وفشلتم... فما الذي استجد عليكم؟

نتوعدوننا بمفردات البشر وقوتهم؛ ونحن نتوعدكم بالله الواحد القهار..

﴿سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمِهَادُ﴾



# رَمضَان... كُمْ فِيْكُ مِنْ مِنَح

ما بالُ شَهْرِ الصَّوْمِ يَمْضِي مُسْرِعًا

يا خَيْرَ مَنْ نَزَلَ النُّفُوسَ أَرَاحِلُ

ها قَدْ رَحَلْتَ يا حَبِيبُ، وَعُمْرُنَا

فَعَسَاكَ رَبِّي قَدْ قَبِلْتَ صِيامَنَا

يَا لَيْلَةَ الْقَدْرِ الْمُعَظِّمِ أَجْرُهَا

وَشُهُورُ باقي العامِ كَمْ تَمَهَّلُ

بالأَمْسِ جِئْتَ فَكَيْفَ كيف سَتَرْحَلُ!

يَمْضِي وَمَنْ يَدْرِي أَأَنْتَ سَتُقْبَلُ

وَعَسَاكَ كُلَّ قِيَامِنَا تَتَقَبَّل

هَلِ اسْمُنَا فِي الْفَائِزِينَ مُسَجَّلُ؟

١ الشاعر مؤيد حجازي.



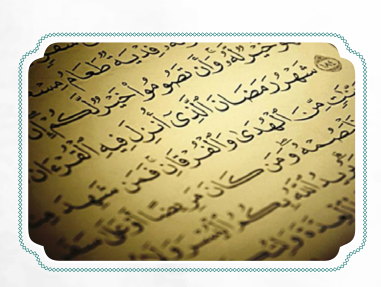
ها هو الضيف الكريم والذي حلُّ عزيزاً غالياً، عظيم الأجر جميل الذكر يغادرنا سريعا كعادته؛ تودعه القلوب والدموع والجموع؛ فطوبى لمن أحسن ضيافته وكان فيه من المقبولين، ورغم أنف من ضيعه وأمسى من المحرومين.

و لما كان رمضان يمثل مدرسة لإعداد النفوس، وتهيئة القلوب كان لا بد من طلب استدامة ذلك بعد مُضيّ أيامه وتصرّمها؛ لأنّ مَن فاز في رمضان واغترف من نهره الجاري وتجول في بستانه يكون حاله بعد رمضان أفضل من قبله وهذه من علامات القبول.

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله: «الصوم جُنة من آفات الدنيا، ورياضة للنفس، وتحريرُ للقلب من أُسْرِ الشهوات». إن شهر رمضان ليس موسماً عابراً للعبادات الظاهرة، بل هو محطةٌ سنويةٌ لإعادة تشكيل الهُوية الإيمانية للمسلم، وفرصةُ لاستعادة الفطرة النقية التي أرادها الله للإنسان.

إذا كان للأزمان أرواحً تتجسد، وإذا كانت للشهور أشكالٌ تتحدث، لكان رمضان ذلك الرجل النبيل الذي يطرق الأبواب في صمت، حاملاً معه نفحات الخير وأريج البركة، لينير القلوب الموصدة ويُحيي النفوس

> الظمأى. قال الله تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتِ مِّنَ الْهُدَىٰ أَنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى وَالْفُرْقَانِ﴾ [البقرة: ١٨٥]، فهو شهر الهداية والنور، ولو تجسد في صورة إنسان، لاتخذته خليلاً، لا لشيءٍ إلا لأنه يأتي كالنور في ليل حالك، يُضيء الدروب ويهدي التائمين إلى سبيل الرشاد.



۲ مدارج السالكين.





يا له من خليل كريم، يزورنا في كل عام دون كلل أو ملل، يحمل في جعبته الرحمة والمغفرة والعتق من النار! يقول النبي على «إذا جاء رمضانُ فُتِّعَتْ أبوابُ الجنة، وغُلِقَتْ أبوابُ النارِ، وصُفّدتِ الشياطينُ» فهو الضيف الذي لا تُغلق دونه الأبواب، بل تُفتح له المضائف، وتُعد له الموائد، وتُزين له القلوب قبل البيوت، رمضان موسم الخيرات، وميدان السباق إلى الجنات، فهو لا يطلب شيئاً سوى أن نُحسن استقباله، وأن نقبل على ما يحمل من خير عظيم، إذ يجود بما لا تُحيط به العقول ولا تُدركه الأحلام.

#### أي قلب لن يحن إلى مثل هذا الخليل؟!

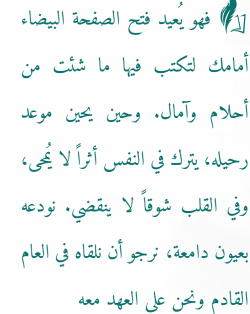
[ ] يقول النبي ﷺ: «المرء على دين خليله فلينظر أحدُكم مَن يُخالل» أ. هل تخيلت يوماً لو أن رمضان كان رجلاً فهل تتخذه خليلاً لك؟! ومن منا لا يتمنى أن يكون رمضان له خليلاً؟! كيف لا، وهو ذلك الخليل الذي يُربت على أكناف المتعبين، ويمسح دموع الحزانى، ويُعانق المنكسرين برفق، فيُعيد إليهم الأمل المفقود. ولكان الصديق الذي يعاتبك بحب ليُصلح مسارك، ثم يعانقك بعفو ليبعث فيك الأمل من جديد. أي قلب لن يحن إلى خليل كهذا؟! فرمضانُ هو النور الذي يُعيد للنفسِ توازنها، وللقلب صفاءه، فكم من نفس ضاقت بها السبل، فجاءها رمضان كالدواء الشافي، يُعيد ترتيب أيامها، ويُنظم أنفاسها، ويُذكرها بقوله تعالى: ﴿فَإِن مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ [الشرح: ٥-٦].

٣ صحيح البخاري ومسلم.

٤ رواه أحمد والترمذي.



ولو تجسدَ رمضان في صورة إنسان، لكان ذلك الرفيق الذي يُحب لك الخير كما يُحبه لنفسه، بل أكثر. يقول ابن رجب الحنبلي رحمه الله: «رمضانُ فرصةً لمن أرادَ أن يتطهرَ من أدرانِ الدنيا»، فهو يُريك أن الجوعَ نعمةً إذا صبرتَ، وأن العطشَ مدرسةً إذا تأملتَ، ويأخذُ بيدك إلى عالم تتساوى فيه النفوس أمام خالقها، ولا تتمايز إلا بالتقوى، قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣]. ويا لروعة أخلاقه لو كان رجلاً! فهو لا يُعاتب من أهمله، ولا يُقاطع من قصر في حقه، بل يظل وفياً، يعود كل عام بنفس البسمة والعطاء. يقول النبي ﷺ: «من صامَ رمضانَ إيماناً واحتساباً غُفرَ له ما تقدمَ من ذنبهِ».





- رَمَضَانُ دَمْعِيْ لِلْفِرَاقِ يَسِيْلُ رَمَضَانُ إِنَّكَ سَيِّدٌ وَمُهَذَّبُ
- وَضِيَاءُ وَجْهِكَ يَا عَنِيْزُ جَلِيْلُ

وَالْقَلْبُ مِنْ أَلَمِ السُودَاعِ هَزِيْلُ

٥ صحيح البخاري.





إذا كان رمضان خليلاً عزيزاً، فكيف لنا أن نُفارقه دون أن نحمل معنا شيئاً من روحه؟ إن الخليل الحق لا يُنسى بمجرد الوداع، بل يبقى أثره حياً في النفس والسلوك. يقول ابن القيم رحمه الله: «العاقلُ من جعلَ رمضانَ بدايةً للتغيير، لا نهايةً للطاعةِ»، فلا ينبغي أن نعود إلى ما كنا عليه من غفلة وانتكاسة، بل علينا أن نُعافظ على ما تعلمناه من هذا الخليل النبيل.

إن رمضان شهر تُفتح فيه أبواب الجنان، لكن أبواب التغيير تبقى مفتوحة لمن أراد. والتحدي الحقيقي ليس في بلوغ ليلة القدر وفقط، بل في جعل كل الليالي قدراً، وكل الأيام رمضان في الجوهر. فرمضان ليس طقساً، أو مناسبة عابرة. بل هو مشروع ثورة داخلية تُعيد ضبط بوصلة النفس البشرية إلى طريق الهداية والحق.

لقد غرس رمضان في نفوسنا خيرا عظيما، صقل القلوب وأيقظ الضمائر، وطهر النفوس وأكسب الفضائل فاجعل من نسمات رمضان المشرقة مفتاح خير لسائر العام، ومنهج حياة لكل الشهور والأيام، احرص على بر الوالدين وأصلح ذات البين وصل الأرحام، وواصل الإحسان لعباد الرحمن، انصر المظلومين وواس المكروبين، أطعم المحرومين وأغث الملهوفين، واحفظ ذخيرة الفضائل وجميل السجيات، وتجمل بحسن الأخلاق وطيب العادات، كن نبعا متدفقا بالخير كما كنت في رمضان.



وداوم على تلاوة القرآن، فهو الرفيق الذي كان يُنيرُ لك ليالي رمضان، ولنُحيي الصيام تطوعاً، كما قال النبي عَلَيْكُ: «من صامَ يوماً في سبيلِ اللهِ، باعدَ اللهُ وجههُ عن النارِ سبعينَ خريفاً»، ولنُبقي أيدينا ممدودة بالعطاء، فالصدقة ليست حكراً على رمضان، بل هي شعيرة دائمة تُطهر النفس وتُقرب العبد من ربه. ومن أحبّ شيئاً أكثرَ من ذكره، فلنُكثر من ذكر هذا الخليل الكريم بالعمل الصالح، ولنجعل من دروسه منهج حياة، حتى لا نكون كمن قال عنهم النبيُّ ﷺ: «رَغِمَ أَنْفُ رَجُلٍ دَخَلَ عَلَيْهِ رَمَضَانُ ثُمُ انْسَلَخَ قَبْلَ أَنْ يُغْفَرَ لَهُ».

> فان أردنا أن يظل رمضان خليلنا، فلنحمل نوره في قلوبنا، ولنُحيى دروسه في أيامنا، حتى نلقاه مرة أخرى وقد أحسنا العهد معه.

يوماً تَمر كغيرها من الأيام، بل هو حالة إيمانية تُعيد تشكيل النفس



البشرية. فيا من رأيت في شهر رمضان فرصة عابرة ثم انسلخت عن الأعمال الصالحة التي كنت مواظباً عليها فيه، هل تدرك أنك بإعراضك هذا قد جحدت نعمة الصيام وفضلها؟! لا تكن بئس العبد الذي لا يعرف

٦ رواه الترمذي.



ربه إلا في رمضان! واعلم أن برهان قبول العمل في رمضان يتجلى في ثباتك على ما اكتسبته من عبادات وطاعات تداوم عليها بعد انقضاء الشهر الكريم، فإذا تركناه يرحل دون أن نحمل شيئاً منه، فكأنما أضعنا فرصة عظيمة لإصلاح أنفسنا، فمن لم يشعر برمضان كمدرسة للروح، فقد فاته خير كثير.



إن استدامة رمضان تعني أن نجعل من قيمه جزءاً لا يتجزأ من حياتنا، أن نعيش كما عشنا فيه من انضباط في العبادة، فالعبادة ليست مقتصرة على رمضان، بل هي طريق مستمر يجب أن نسير فيه حتى نلقى الله؛ قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: «فأما مقابلة نعمة التوفيق لصيام شهر رمضان بارتكاب المعاصي بعده، فهو من فعل مَن بدَّل نعمة الله كفرًا».

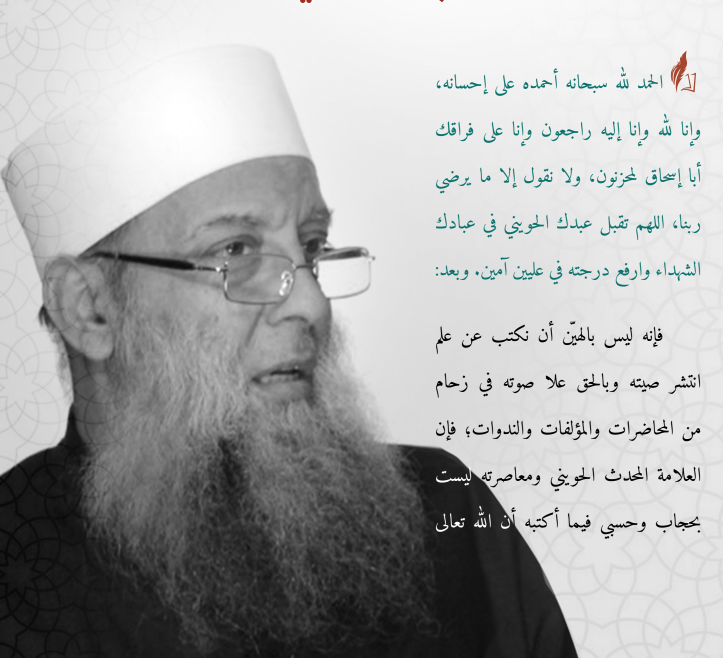
الله الله الله الله الحير درعك الحصين أمام نداء النفس الأمّارة بالسوء، وطريقك لقهر نوازع الهوى والاستعلاء على ظلم ذاتك. فامض قدمًا في جهادك، واجعل المثابرة سلاحك، ولا تترك لليأس أو الفتور موطئ قدم في قلبك. قال تعالى: ﴿وَاعْبُدْ رَبُّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِينِ﴾ [سورة الحجر: ٩٩].

والحمد لله رب العالمين..

٧ لطائف المعارف - ابن رجب الحنبلي.

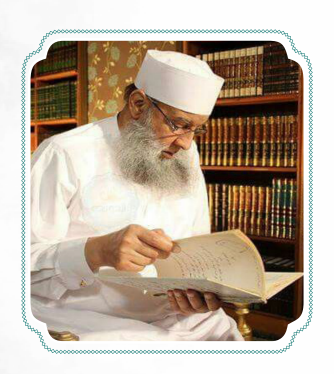


# أولئك أبائي كلمات في رثاء محدّث الأمة وحامل همومها الشيخ الحويني





نضر وجه هذا الرجل بنص حديث النبي: عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ: «نَضَّرَ اللهُ امْرَأَ سَمَعَ مَقَالَتِي فَبَلَّغَهَا، فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ غَيْرِ فَقِيهٍ، وَرُبَّ حَامِلِ فِقْهٍ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ».

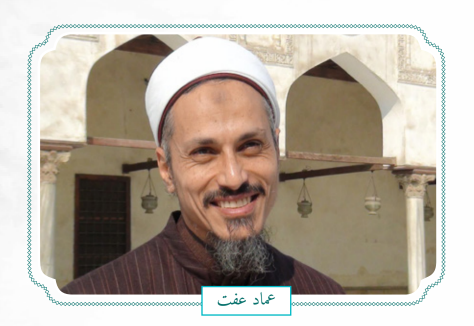


[ ] وقبل الحديث عن محدث الديار المصرية الذاب عن السنة المحمدية، حامل هم أمته الصادع بالحق حين سكت الناس، والثابت على دينه ويقينه حين تزحزح الناس.. فإني أقول بأن الشيخ رحمه الله كان علامة فارقة في علوم الحديث في عصرنا، مدراسةً وممارسةً، بل كان مثالاً حياً للوعي بالعلم والسعي به. والشيخ رجل عامة ورجل أمة يحب الخير للناس، ويكرر في دروسه أنه لا يعول على عمله وإنما يعول على محبة الله ورسوله.

ففي بداية تسعينيات القرن الماضي كنت طالباً في الأزهر الشريف، وقد أكرمني الله بصحبة العلامة الدكتور عبد العظيم المطعني رحمه الله، فهو من بلدي، وكم سمعت عنه ثم لقيته في القاهرة، وكان يخطب الجمعة بمسجد (جمعية أبناء المنصورية محافظة أسوان) ومقرها منطقة غمرة بالقاهرة، وكان يأتينا يومين في الأسبوع يدرس لنا (المستصفى للغزالي) في أصول الفقه وهذا ليس تخصص الشيخ المطعني رحمه الله، ولكنك إن سمعته شعرت أنه لا يحسن إلا أصول الفقه، ويدرس لنا كتاب (بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة) وهو تخصص الشيخ رحمه الله وهو ميدانه الذي أبدع وألف وحاضر وناقش.

۱ سنن ابن ماجه.





كانت دروس الشيخ في وقت الظهيرة، وقد جمعتنا هذه الدروس بشباب كان عندهم جد في الطلب وسعي لا ينقطع، نخص بالذكر منهم الشهيد عماد عفت المفتي الأزهري، تقبّله الله في الشهداء وانتقم الله ممن غدروا به!

كانت هذه المنطقة وهذه الدروس بداية لتعرفي بالشيخ العلامة الحويني رحمه الله؛ لأن مسجد الدكتور المطعني كان قريباً من مسجد التوحيد بغمرة أو مسجد «فوزي السعيد» أو «مسجد السُنية» كما اشتهر عنه في ربوع مصر.

وقد كانت هذه بداية للتعرف على مدرسة غير المدارس التقليدية المشهورة، مدرسة الصدع بالحق وإقامة العلم والدعوة بحق مدرسة إصلاحية تقوم التعليم والدعوة، وهي مدرسة مرابطة على ثغور الإسلام تقف لكل شبهة بالمرصاد، رأيتهم صادعين بالحق في شبهة الشفاعة التي أثارها الدكتور مصطفى محمود، وقبلها فتنة (وليمة لأعشاب البحر) وطامة الهجوم على رسول الله على والتي أثارتها جريدة «اليوم السابع» في زمن حسني مبارك وتحديداً (۲۷ يوليو ۲۰۱۰م)، وقد كادت الصحيفة أن تنشر موبقات من التطاول على النبي الكريم لولا وقفة الشيخ الحويني وما أثاره هذا الدفاع عنه من حمية في مسلمي مصر، فجاءت الأوامر لليوم السابع بالتوقف! والعجيب أن الساعي بالفتنة ساعتها والمتطاول على رسول الله على هو هو المتطاول على الصحابة وخال المؤمنين سيدنا معاوية في المسلسل المشبوه الرائج في أيامنا، وهؤلاء غرهم إمهال الله تعالى لهم.



والتفاصيل كثيرة ووقفات الشيخ ومواقفه كثيرة ومتعددة، كلها تشهد له بقوته في الحق، وغيرته على النبي النبي الكريم وسيرته وسنته وشريعته، وكانت غيرته على المسلمين مثالاً يُحتذَّى في ممارسة الولاء والبراء والنصح لكل مسلم.



#### -جندي في محاربة الطاغوتية والكهنوتية<sup>ً</sup>

هذه المدرسة كان بعضها يدل على بعض، وبعضها يأخذ من بعض؛ فعند الشيخ المطعنى والشيخ الحويني والشيخ فوزي السعيد سمعت أسماء علماء كانت أبرز صفاتهم محاربة الطاغوتية والكهنوتية الدينية، فكم نقلوا عن آل شاكر ونخص منهم العلامة محمود شاكر أبا

فهر، وسمعنا من أفواههم (الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر) محمد محمد حسين، وهي المدرسة التي ما سكتت ساعة من نهار عن فضح مخططات التغريب والتنصير، ولا قصرت في مواجهة العلمانية والليبرالية، وكان حديثها عن الأقصى وتهويده وتدنيس اليهود له، وفلسطين والمؤامرات حولها حديث متواتر لا ينقطع.

كان من أقطاب هذه المدرسة شيخنا العلامة محمد مختار المهدي رئيس الجمعية الشرعية، والشيخ أحمد على سحلول، وشيخنا العلامة الأصولي أسامة عبد العظيم والعلامة عبد المهدي عبد القادر، والشيخ العلامة المفسر عبد البديع أبو هاشم، والشيخ المفسر عبد الحي الفرماوي، مع حضور لشيخنا محمد المسير والمفكر طارق البشري، والموسوعي محمد عمارة.. رحمة الله على الجميع. وكيانات مثل جبهة علماء الأزهر، والجمعية الشرعية، وجمعية أنصار السنة المحمدية.



هذه المدرسة كانت تجسد الإيمان في «جنسية» مميزة و«هوية» خاصة، وفي حضارة إسلامية لها ثقافاتها ونظمها الاجتماعية، وتطبيقاتها في ميادين السلوك والقيم والعادات، والتقاليد الممتدة عبر الزمان والمكان.

الله عناها العلامة النووي رحمه الله حيث قال: «إنهم أئمتنا وأسلافنا، كالوالدين الله عناها العلامة النووي رحمه الله حيث قال: «إنهم أئمتنا وأسلافنا، كالوالدين لنا، وأجدى علينا في مصالح آخرتنا التي هي دار قرارنا وأنصح لنا فيما هو أعود علينا، فيقبح بنا أن نجهلهم وأن نهمل معرفتهم. ومنها أن يكون العمل والترجيح بقول أعلمهم وأورعهم إذا تعارضت أقوالهم».

ومن المقرر أن قصص العلماء والحكايات عنهم باب من الفقه عظيم، وهي من أفضل طرق التربية الصحيحة الناجحة، فهي تعليم يصاحبه تطبيق؛ فكم من خلق سمع به الناس وما فقهوا معناه إلا لما رأوا من يطبقه ويعمل به، وكم من حكم من أحكام الشريعة بعيد عن تصورات الناس لكن لما وجدوا من يفعله

فعلوه عن قناعة.. ذَكَرَ مُحَمَّدُ بنُ الْحَسَنِ الشَّيْبَانِيُّ عَنْ أَبِي حَنِيفَةَ قَالَ: «الْحِكَايَاتُ عَنِ الْعُلْمَاءِ وَمِجَالَسَّةُمْ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ كَثِيرِ مِنَ الْفِقْهِ؛ لِأَنَّهَا آدَابُ الْقَوْمِ وَأَخْلَاقُهُمْ». ومِثْلُ ذَلِكَ مَا رُوِيَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: «كُنَّا نَأْتِي مَسْرُوقًا فَنْتَعَلَّمُ مِنْ هَدْيِهِ وَدَلِّهِ». وقَالَ أَبُو الدَّرْدَاءِ، «مِنْ فِقْهِ الرَّجُلِ مُمْشَاهُ وَمُدْخَلُهُ وَمُحْرَجُهُ مَعَ أَهْلِ الْعِلْمِي، .

٢ أهداف التربية الإسلامية، ص٢٠٣.

٣ تهذيب الأسماء واللغات (١/ ١٠) وما بعدها.

٤ جامع بيان العلم وفضله (١/ ٥٠٩).



الله ويقول العلامة الإبراهيمي: «فالعالم بمفهومه الديني في الإسلام قائدٌ، ميدانُه النفوس وسلاحه الكتاب والسنة، وتفسيرهما العملي من فعل النبي ﷺ وفعل أصحابه، فحظه من ميراث النبوة أن يزكي ويُعلِّم، وأن يقول الحق بلسانه، ويحققه بجوارحه وأن ينصره إذا خذله الناس، وأن يجاهد في سبيله بكل ما آتاه الله من قوة».



والوسيلة الكبرى في نجاحه في القيادة هي أن يبدأ بنفسه في الأمر والنهي، حتى يكون أول فاعل له، ولا ينهي عن شيء مما نهي الله ورسوله ﷺ عنه حتى يكون أول تارك له، كل ذلك ليأخذ عنه الناس بالقدوة والتأسى

أكثر مما يأخذون عنه بوساطة الأقوال المجردة والنصوص اللفظية؛ لأن تلاوة الأقوال والنصوص لا تعدو أن تكون تبليغاً، والتبليغ لا يستلزم الاتباع، ولا يثمر الاهتداء ضربة لازب، ولا يعدو أن يكون تذكيراً للناسي، وتبكيتاً للقاسي، وتنبيهاً للخامل، وتعليماً للجاهل وإيقاظاً للخامل وتحريكاً للجامد، ودلالةً للضال.

وقد كان الصحابة لاستعدادهم القوي لتحمل الإسلام بقوة يحرصون على أخذ مهمات العبادات من فعله ﷺ، ويحرصون على التمثل بأخلاقه والتقليد له في معاملته لله ومعاملته لخلقه، وعلى التأسي به في الأفعال والترك، وفي شؤون الدين والدنيا، لعلمهم أن الفعل هو المقصد والثمرة، وأن الأقوال في معظم أحوالها إنما هي أدوات شرح وقوالب تبليغ، وآلات أمر ونهي، ووسائل ترغيب وترهيب، وأن





في قول قائلهم: «أنا أشبهكم صلاة برسول الله ﷺ. فكانوا يفهمون العبادة بهذا المعنى: أن تعبد الله كما شرع على الوجه الذي شرع؛ فالكيفيات داخلة في معنى التعبد، لذلك لم يُحدث السلف زوائد على العبادات من أذكار وغيرها بدعوى أنها زيادة في الخير، كما عمل الخلف.

الله وأما معرفتي بالشيخ المحدث الحويني رحمه الله، ففي بداية الأمر كنت أظنه من العلماء السابقين، ثم اشتريت من عند مسجد التوحيد، مسجد «فوزي السعيد»، مسجد «السُنية»، محاضرة في شريطين بعنوان (منزلة العلم وكيفية الحصول عليه) وقد كررت سماعها مرات ومرات، ثم وقع في يدي محاضرة صوتية له عن «صلح الحديبية» وقد أفاد وأجاد رحمه الله.

وعرفت أن له خُطباً في محافظته (كفر الشيخ) وله خطب في القاهرة والإسكندرية، وكان يغلب على ظني أنه كهل ابيضت لحيته يتعكز على عصاه. وإذا به شاب كله نشاط وجد وجهد واجتهاد.

وحين سمعته زاد إعجابي به من أول وهلة بسبب لغته السليمة أولاً، وعدم لحنه في الكلام، ثم عمق ما يقوله وتصحيحه للأحاديث وتضعيفه وهذا لم يكن معهوداً. وعزمت على أن أراه فعلمت أنه يخطب الجمعة في

٥ مثال ذلك: حديث أبي هريرة عند البخاري (٧٤٣)، ومسلم (٥٩١،٥٩٠).

٦ وظيفة علماء الدين ص٦، للشيخ محمد البشير الإبراهيمي، اعتنى به عبد الإله بن عثمان الشايع.



مسجد العزيز بالله وأنه من كفر الشيخ لكنه يأتي القاهرة مرة في الشهر يخطب في مسجد العزيز، وهذا المسجد كان بمثابة جامعة إسلامية ضمت أشهر الدعاة في هذا الوقت: محمد حسان وأبي إسحاق الحويني والشيخ نشأت أحمد، إلى جانب معهد لتخريج الدعاة الدراسة فيه منتظمة، يدرسون فيه العلوم الشرعية التي ندرسها في الأزهر.

وبعد البحث والسؤال عرفت مواعيد الشيخ أبي إسحاق وأنه يأتي تقريباً أول جمعة في الشهر، وذهبت في الموعد ولا أذكر عنوان الخطبة، ومن أسف في تلك المرة لم أتمكن من رؤيته إلا شذراً لشدة الزحام وكثرة الناس وجال بخاطري أن مثله ممن أفني عمره في طلب العلم لا بد أن يكون شيخاً قضي حياته في التعلم، استمرت علاقتي بالشيخ من خلال سماع محاضراته، ثم بعد ظهور الكمبيوتر كانت خطبه ومحاضراته متوافرة في كل مكان.

> وكان من أبرز صفاته رحمه الله أنه هيّن ليّن سهل ودود، تسمعه فتحبه وتسأله فيجيبك بتواضع، ثم بدأت التعرف عليه فوجدته رحمه الله قد تتلمذ على الشيخ محمد نجيب المطيعي الأزهري الشافعي رحمه الله (المتوفى سنة ١٤٠٦هـ) وقصة هروبه معروفة في عهد المتجبر جمال عبد الناصر.



والسنة في مصر، بعد وفاة الشيخ الإمام (أحمد شاكر) كان يشرح (صحيح البخاري) في بيت الطلبة بالعباسية في سبعينيات القرن الفائت؛ حيث كنا نحضر عنده مع الشيخ الحويني وكان الشيخ محمد عمرو عبد اللطيف يحضر عنده في المعادي.



محمد بن عبد المقصود، وغيرهم كثير في مصر وخارجها ومن الأزهر ومن غيره. وهذا غيض من فيض.

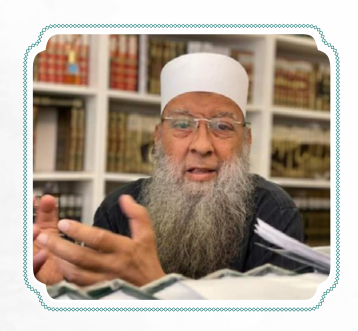
وقد أدخل الشيخ جميع أبنائه للدراسة في الأزهر الشريف.

وقد نعاه شيخ الأزهر! وأُمَّ الجنازة عليه شيخ المقارئ المصرية ورئيس لجنة تصحيح المصحف الأستاذ الدكتور المعصراوي، وقد أخذ الحويني عنه بعض القراءات، وكان الحويني رحمه الله يصف المعصراوي بأنه شيخ الوحيين، لاشتغاله بالقراءات ولأنه كان يعمل أستاذاً الحديث الشريف بجامعة الأزهر!

#### أخلاق الكبار

إن ما عند أبي أسحاق الحويني أكبر من العلم، كان زاهداً عفّ اللسان يستر على المخالف؛ يبقي على الناس دينهم فلا يكفرهم ولا يفسقهم، في غالب أمره وأعم أحواله ممسك عن الخلاف يؤثر الاجتماع.

كما قال عبد الرحمن بن مهدي: «إن كنّا لنأتي الرَّجِل مَا نريد علمه وحديثه، إنَّمَا نأتي نتعلُّم من هديه وسمته ودله».



فقد كان رحمه الله عبداً لله على الحقيقة، يتلذذ بعبوديته لله تعالى، مع التسليم التام المقرون بالرضا لكل ابتلاء قدّره الله عليه.

٧ شعب الإيمان، ١١/ ٥١، ط. الرشد.



المستشفى وقد علابه يزوره في المستشفى وقد أجهده المرض فقال مواسياً له: اصبريا شيخنا، ربنا يؤجرك ان شاء الله. فقال له: «لو صح أن أقول إنني مضيت لله على بياض أن يفعل بي ما شاء فقد فعلت! فأنا عبد له وهو سيدي، يفعل بي ما يشاء، ويأخذ منى ما يريد». إنه رجل عرف الله في الرخاء وهرول إليه في الشدة.

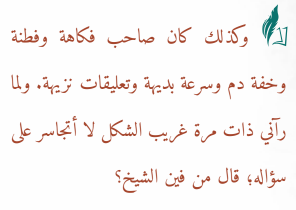
وكان رحمه الله شديد الحب لله ورسوله وصحابته شديد الاتباع لهم، قلبه كله غيرة عليهم وعلى الإسلام في شريعته وأحكامه، وعلى المسلمين يحمل همهم ويتألم لألمهم. شديد الزهد، لا تشغله الدنيا ولا يهتم بمظاهرها إطلاقاً.

ومع شدة مرضه وبتر ساقه وكثرة جروحه لا يتخلف عن صلاة الجماعة، وكان مدمناً للعلم والبحث ونفع الناس وتعليمهم، دائم الذكر والفكر، سليم الصدر لإخوانه لا يغضب لنفسه قط، بل يغضب لله فقط. ذكر له شخصاً يقع فيه وقيل له: يا سيدنا لمَ لمْ ترد عليه؟ فقال: «لست أول من أحسن ولا آخر من أسيء إليه، ثم إن أخانا هذا فريدً في منطقته، والله ينفع به الناس فإن تكلمت في خطئه فمن يسد مكانه ويقوم مقامه؟!»

يقول أحد تلامذته: «كان رحمه الله مهتماً بالشأن العالمي والسياسة والاقتصاد، وذكياً مستشرفاً للأحداث، ومن جالسه يعرف هذا.



وكان رجلاً ثورياً قوياً لا يهاب! بل كان يحضر دروسه بعض أمناء الشرطة ويرمي عليهم الكلام الشديد.. قلت: وهذا الأمر تكرر مع شيخنا الدكتور عبد العظيم المطعني رحمه الله حيث كان يحضر دروسه بصفة مستمرة بعض «المخبرين»، حتى أنه تكرر وجود أحدهم فصرخ في وجهه: «احنا عندنا وطنية أكثر منكم.. أنتم تريدون وطناً لتحلبوه، ونحن نحميه من الفاسدين ومن الأعداء». وكما قيل: الوطنية ملاذ الأوغاد.



قلتُ: من أسوان. فقال: المحافظة الطيبة التي لم يسمحوا لنا بالسفر لها لكثرة الرجال فيها. قلتُ: نتشرف بكم شيخنا. انتهى.



قلت: وقد كان كل العلماء والخطباء المشهورين ممنوعين من إلقاء الدروس والخطب في صعيد مصر.

وقد كان رحمه الله صاحب مواقف متزنة من الثورات والخروج على الظلمة، فهو لا يوافق الظالم البتة، ويدعو لترشيد الحراك، وإزاحة كل ما يمت إلى الظالم من الفاسدين. وأن يأمن الناس على دينهم وأعراضهم وأموالهم.





وأما موقفه من المرابطين في غزة فإنه يُكتَب بأحرف من نور، وقد طارت كلمته التي صدع بها في وجه من اتهم المرابطين في دينهم، وكانت كلمته حاسمة في أنهم على الحق والسنة مع وجوب نصرتهم.

ثم تجده في مصنفاته يتحرى ويبحث ليخرج الجيد النافع وكان يردد: «لساني للعوام وقلمي للخواص».

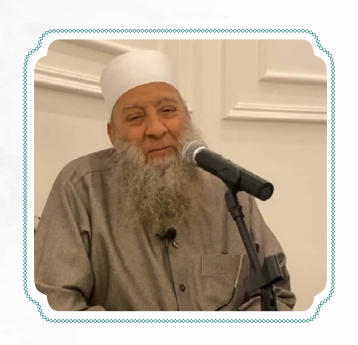
عاش رحمه الله سنوات الغربة القهرية أدى فيها -وقبلها- حق العلم، ومات مرفوع الرأس فلم يخضع لظالم، ولم يصفق لباطل، ولم يسكت على منكر ولم يترك شبهة إلا وقف في وجهها وفندها وأبان خللها وعوارها.

وكان يرجع عن الخطأ ويعترف به ولا يهاب أن ينتقص بل كان رحمه الله لمحبته للحق يصدع به ويتراجع عما وقع فيه.

🛍 يقول الشيخ مشهور آل سلمان في أحد المقاطع الصوتية: «أُشهد الله أن أبا إسحاق من علماء الحديث، ومن أهل الحديث الراسخين فيه. ولم أرَ شيخنا الألباني فَرِحًا بأحد كما رأيته فَرِحًا بقدوم الشيخ أبي إسحاق الحويني. ومجالسه مع الشيخ -أي الألباني- محفوظة تُنَبِّئُ عن علم غزير، بل عن تدقيق قل أن يَصِلَ إليه أحد».

فهو من العلماء الربانيين الذين أخذوا العلم من مصادره الصحيحة من غير تشددٍ ولا مغالاة، مستمدين ذلك من وسطية الإسلام، سخر حياته لخدمة السنة، مدافعًا عنها، وداحضًا للشبهات، كان رحمه الله يتمتع بقبول عجيب عند الناس، وليس ذلك إلا دليل محبة الله له.





الله وطيب ثراه رجل عامة الله وطيب ثراه رجل عامة متأدب بأخلاق الإسلام يوافق قوله عمله، يحب الله ورسوله ويوالي المؤمنين، يمسك عن الخلاف والشقاق، يستر على المخالفين ويعفو عمن ظلمه أو تطاول عليه، خاصة إن طلب ذلك وعرف ما هنالك.

دائم التحذير من التصنيف أو التطاول على العلماء بحجة الجرح والتعديل وهو العالم بأسبابهما وموجباتهما.

وإن من أشد الأمور تأثيراً على النفس معاصرة العلماء وعدم لقياهم أو الزهد في عدم الأخذ عنهم ثم يقبضهم الله تعالى، ويصبح الحال كما قال أيوب السّختياني رحمه الله: «إني أُخبَّرُ بموت الرجل من أهل السنة فكأني أفقد بعض أعضائي»^. فهذا في رجل عالم مجرد موته كفقد عضو من الجسد، فكيف يكون الحال عند عدم رؤيته والأخذ عنه والتعلم منه وهو معاصر؟

وقد حالت الظروف بيني وبين لقياه، وكانت حجب كثيفة جعلتني أراه على الشاشات، ثم تجدد الأمل في لقياه بأن أعرض عليه مشروع موسوعي عن الأوقاف وقد شجعني على لقياه أحد الفضلاء، وتأجل اللقاء بأسباب كانت قاضية بألا ألقاه ولساني حالي:

#### مواقف الحشر نلقاكم، ويكفينًا إن كان قد عز في الدنيا اللقاءُ ففي

٨ شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، لللالكائي ١/ ٦٦، برقم ٢٩، وأبو نعيم في الحلية ٣/ ٩.



فالرجل قضى نحبه مهاجراً في سبيل الله تعالى بعد حياة حافلة بالعمل لخدمة دين الله تعالى وعلوم الشريعة والدعوة إلى الله تعالى وخدمة سنة رسول الله ﷺ.

الله الخويني يوم الاثنين ودُفن ليلة الأربعاء كما اتفق لحبيب الخلق. وفاته في ١٧ رمضان يوم مناسبة غزوة بدر، وهو -بإذن الله- شهيد مبطون -بعللِ كثيرة- مبتلي في جسده وولده، ومات غريباً دُفن في غير وطنه، وقد سبقه الدكتور محمد الجوادي والشيخ يوسف القرضاوي، رحمة الله على الجميع.

رحم الله المحدث النبيل وطيب ثراه وتقبله في الشهداء ورحم الله علماءنا.

مَتاع هذه الحياةِ الدنيا، وهم قد أدَّوْا ما لزمهم من حقِّك، وذادُوا عن سنة نبِّيك؛ وورَّثوا الخَلَفَ من بعدهم علم ما عَلموا، وحَمَّلوهم أمانةَ ما حَمَلوا، وخلعُوا لك الأندادَ، وكفَروا بالطاغوتِ، ونَضَحوا عن دينك، وذبُّوا عن شريعتك، وأفضَوْا إليك ربَّنا وهمْ بميثاقك آخذون، وعلى عهدك محافظون، يرجون رَحْمَتُك، ويخافُون عذابَك. فاعفُ اللهمّ عنا وعنهم، واغفر لنَا ولهم، وارحمنا وارحمهم، أنت مولانًا فانصرنًا على القوم الكافرين.٩

٩ الكلام لمحمود محمد شاكر، في جامع البيان للطبري، مع تحقيق أحمد محمد شاكر (٨/١).



# رمضان أنوار التّفيير والثّبات

الإيمان محطة من محطات الإيمان الربانية في ثنايا الحياة البشرية، هو أسمى المنارات المُلوِّحة للتَّائهين للعبور إلى ساحل النَّجاة، فالإنسان المسلم يتاجر فيه مع ربّه ابتغاء كسب المغفرة السّرمدية، والحياة الخالدة الأبدية، ولذلك ينبغي على السائر إلى ربه معرفة الهدف الذي يعيش من أجله، ويستجلى لبّ مايصبوا إليه، فالمرء قد يكون من أهل القيام والصّيام ولكن لم ينفعه صيامه ولاقيامه لأنّه خال من حقيقة التّقوى التي فرضت من أجل تحصيلها العبادات، فقد صح عن النّبيّ عَلَيْهِ أَنه قال: «رُبُّ صائم ليس له من صيامِه إلا الجوعُ، ورُبُّ قائمَ ليس له من قيامِه إلا السَّهرُ».



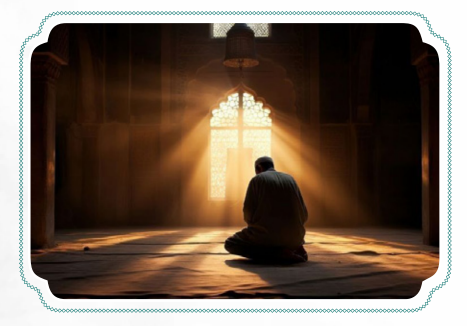


فحبس النفس عن الملذات الفانية والشهوات الزائلة ليس هو المقصد الأسنى من الصيام، وإنما هو أن يتغير مفهوم الصيام عند المسلم ليصبح أداة لزيادة التقوى والتطلع إلى العتق من النار والمغفرة، وهكذا القيام ليس نصبا وتعبا في رصِّ الأقدام ومكابدة.

آمين»، فقال الصحابة: يا رسول الله، إنك صعدت المنبر فقلت: آمين، آمين، آمين! فقال: «إن جبريل عليه السلام أتاني، فقال: من أدرك شهر رمضان فلم يغفر له، فدخل النار فأبعده الله، قل: آمين، قلت: آمين»٬

> كان قتادة رحمه الله يقول: كان يقال: من لم يغفر له في رمضان فلن يغفر له.

إنَّ الوظائف التّعبديّة مدعاة للتَّأْثير في النَّفس وتحويلها من حياة الضَّياع والتَّفلت إلى الانضباط واتباع الصراط المستقيم.



قال ابن رجب: وما في هذه المواسم الفاضلة موسمُّ إلَّا ولله تعالى فيه وظيفة من وظائف طاعته، ولله فيه لطيفة من لطائف نفحاته، يصيب بها من يعود بفضله ورحمته عليه، فالسعيد من اغتنم مواسم

٢ أخرجه البزار (٤٢٧٧)، والطبراني (٢٠٢٢) (٢٠٢٢)، والشجري في (ترتيب الأمالي) (١٣٦٥)، قال الحافظ ابن حجر في القول البديع: «إسناده حسن». يعني لشواهده.



الشهور والأيام والساعات، وتقرب فيها إلى مولاه بما فيها من وظائف الطاعات فعسى أن تصيبه نفحة من تلك النفحات فيسعد بها سعادة يأمن بعدها من النار وما فيها من اللفحات. اهـ

# 💋 الحسنات تدل على أخواتها:

ومضان سوق الحسنات والمبرات من سعِد فيه بالتحصيل، أكرم فيه بالتغيير، ومن تغيّرت حاله محيت سيئاته وبدلت إلى حسنات و كان أهلا للمغفرة والثبات، إن توالي الطاعات ومواسمها فرصة للتخفيف من الآثام والذنوب، وتطهير القلوب من تراكم السيئات، فعن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه، عن النبي عَيْكَ قَالَ: «تحترقون تحترقون، فإذا صلَّيْتم الصبح غسلتها، ثمّ تحترقون تحترقون، فإذا صلَّيتم الظُّهر غسلتها، ثمّ تحترقون تحترقون، فإذا صلّيتم العصر غسلتها، ثم تحترقون تحترقون، فإذا صلّيتم المغرب غسلتها، ثم تحترقون تحترقون، فإذا صلّيتم العشاء غسلتها، ثمّ تنامون فلا يكتب عليكم حتّى تستيقظوا،، ٢٠

> قيل لبِشْر الحافي: إنَّ قومًا يتعبَّدون في رمضان ويجتهدون، فإذا انسلخ رمضان تركوا، قال: «بئس القوم، لا يعرفون الله إلا في رمضان».

> وقال الحسن البصري: لا يكون لعمل المؤمن أجل، دون الموت، ثمّ قرأ: ﴿وَاعْبُدْ رَبُّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩].



٣ أخرجه الطبراني في (المعجم الأوسط) (٢٢٢٤)، والخطيب في (تاريخ بغداد) (٢٠٩١) باختلاف يسير. الألباني صحيح الترغيب (٢١٢):



🛍 هل ينتهي رمضان، فتنتهي معه الخشية والإنابة لربِّ رمضان؟! مَن كان يعبد رمضان فإنّ رمضان سينتهي، ومن كان يعبد الله فإنَّ الله حيُّ لا يموت.

إن المنتكس عن العبادات والطاعات بعد أن وجد لذَّتها في شهر الصّبر والتّقوى، مثلُه كمثل المرأة الحمقاء التي كانت تغزل صوفها ثم تنكثه مرة أخرى، وقد ضرَبَ اللهُ مثلًا بها في القرآن الكريم فقد كانت في مكان بين مكة والطائف، كانت تغزلُ الصوفَ، وكان معها فِرَقُ عملِ من النَّساء والفَتيَات، كُنَّ يَغْزِلْنَ مَعَها، وكانتْ تصنعُ شيئًا من الصّوف عجيبًا وجميلًا، كانت تغزلُ حتى إذا انتصفَ النهار فَكَّتْ مَا غَزَلته، ونقضتْ مَا صَنعتْه، أعادتْه كما كان، وكأنَّ شيئًا لم يكنْ ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَرْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَاثًا تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ أَنْ تَكُونَ أُمَّةً هِيَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةٍ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ وَلَيْسِيِّنَ ۚ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ [النحل: ٩٢].

- غَدًا تُوَفَّى النُّفُوسُ مَا كَسَبَتْ .. وَيَحْصُدُ الزَّارِعُونَ مَا زَرَعُوا إِنْ أَحْسَنُوا أَحْسَنُوا لِأَنْفُسِمِمْ • • وَإِنْ أَسَاؤُوا فَبِئْسَ مَا صَنَعُوا
- ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ ﴾ [المؤمنون: ٦٠، ٦١].



فلا بد من الثبات على الطاعة، ولا سِيَّما النوافل، فهي سببُّ لمحبة الله: يقول تعالى كما في الحديث القدسي، الذي أخرجه البخاريُّ من حديث أبي هريرة: «وما يزال عبدي يتقرَّب إليَّ بالنوافل حتى أُحِبُّه»، فالمداومة على النُّوافل من العبادات سببُّ لمحبة الله للعبد.

والثبات على الطاعة هو سُنَّة الحبيب محمد ﷺ، وفي صحيح مسلم من حديث عائشة رضي الله عنها أن النبيُّ كان إذا عمل عملاً أثبته.

> وعند مسلمٍ عن عائشةَ زوج النبيّ عَلَيْلًا أنها كانت تقولُ: قال رسول الله ﷺ: «سَدِّدوا وقارِبُوا وأبشِروا، فإنَّه لن يُدخِل الجنَّةَ أحدًا عملُه». قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: «ولا أنا، إلا أنْ يتغمَّدني الله منه برحمةِ، واعلموا أنَّ أحبُّ العمل إلى الله أدومُه وإنْ قلَّ »٠.



وأخرج البخاريُّ عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبيِّ ﷺ قال: ﴿إِنَّ الدِّين يسرُّ، ولن يشادُّ الدينَ أُحدُّ إلا غلبه، فسدِّدوا، وقارِبوا، وأبشِروا، واستَعِينوا بالغدوة والروحة وشيءٍ من الدلجة»`.

٤ من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عند البخاري، (٦٥٠٢)، وهو من أفراد البخاري على مسلم.

ه أخرجه البخاري (٦٤٦٧)، ومسلم (٢٨١٨).

٦ البخاري (٣٩) وأخرجه مسلم (٢٨٦١) بنحوه.



اللغة: السداد التوسُّط في العمل، قوله: (وقاربوا)؛ أي: إنْ لم تستطيعوا الأخْذ بالأكمل فاعمَلُوا بما يقربُ منه، قوله: (وأبشروا)؛ أي: بالثواب على العمل الدائم وإنْ قلَّ، وأبهمَ المبشَّر به تعظيمًا له».

ونقل ابنُ حجرٍ عن النوويِّ قوله: «بدوامِ القليل تستمرُّ الطاعة بالذِّكر والمراقبة والإخلاص والإقبال على الله، بخِلاف الكثير الشاقِّ، حتى ينمو القليل الدائم بحيث يزيدُ على الكثير المنقطع أضعافًا كثيرة».

وقال ابن الجوزي: «إنما أحبُّ الدائم لمعنيَيْن:

- أحدهما: أنَّ التارك للعمل بعد الدُّخول فيه كَالْمُعِرِض بعد الوصل، فهو مُتعرِّض للذَّمِّ؛ ولهذا ورَدَ الوعيد في حقِّ مَن حفظ آيةً ثم نسيها، وإنْ كان قبلَ حفظِها لايتعيَّنُ عليه.
- ثانيهما: أنَّ مُداوم الخير مُلازمٌ للخدمة، فليس من لازم الباب في كلِّ يوم وقتًا ما؛ كَمَن لازَمَ يومًا كاملاً ثم انقطع».



وقال ابن حجر: «وقولها: «الدائم»؛ أي: المواظبة العرفيَّة».

٧ الفتح، ١٠٣/١.



وقال أيضًا: «والمداومة على العبادة وإنْ قلَّت أُوْلَى من جهد النفس في كثرتها، فالقليلُ الدائم أفضلُ من الكثيرِ المنقطع غالبًا».

وقال النووي: «قولها: «الدائم» فيه الحثُّ على القصد في العبادة، وأنَّه ينبغي للإنسان ألا يحتمل من العبادة إلا ما يطيقُ الدوام عليه، ثم يحافظ عليه».



وقال النوويُّ: باب فضيلة العمل الدائم من قِيام الليل وغيره: قوله ﷺ: «عليكم من الأعمال ما تطيقون»؛ أي: تُطِيقون الدُّوام عليه بلا ضررٍ، وفيه دليلٌ على الحثِّ على الاقتصاد في العبادة، واجتناب التعمُّق، وليس الحديث مختصًّا بالصلاة بل هو عامٌّ في جميع أعمال البر^.

الله وقال ابن حجر: قوله: «واستعينوا بالغدوة»؛ أي: استَعينوا على مُداوَمة العبادةِ بإيقاعها في الأوقات المنشطة، والغدوة بالفتح سير أُوَّلِ النَّهارِ، وقال الجوهري: ما بين صلاة الغداة وطُلوع الشمس. والروحة بالفتح السير بعد الزَّوال، والدلجة بضمِّ أوَّله وفتحه وإسكان اللام سير آخِر الليل، وقيل: سير الليل كله ٩، ولهذا عبَّر فيه بالتبعيض، ولأنَّ عمل الليل أشقُّ من عمل النهار، وهذه الأوقات أطيبُ أوقاتِ المسافر، وكأنَّه ﷺ خَاطَبَ مُسافرًا إلى مقصد، فنبَّهُ على أوقاتِ نشاطه؛ لأنَّ المسافر إذا سافَر الليلَ والنهارَ جميعًا عجز وانقطع، وإذا تحرَّى السيرَ في هذه الأوقات المنشطة أمكنَتْه المداومة من غير مشقَّةٍ، وحسَّن هذه الاستعارة أنَّ الدنيا في الحقيقة دارُ نقلةٍ إلى الآخِرة، وأنَّ هذه الأوقات بخصوصها أروَحُ ما يكونُ فيها البدن للعبادة ١٠.

٨ المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، للنووي (٧١/٦).

٩ وقيل: أوله، كما في مختار الصحاح. ١٠ الفتح (٩٥/١).



# الثبات على الطاعة سببُ لحُسن الخاتمة

[ ] فإذا داومَ العبد على الطَّاعات، كان من أعظم الأسباب لتحقيق حُسْن الخاتمة، وقد جَرَتْ سُنَّة الله في خلقه أنَّ من داوم على شيءٍ مات عليه، ومن مات على شيءٍ بُعِث عليه، وكما في الحديث الذي أخرجه مسلمٌ من حديث جابر رضي الله عنه: «يُبعث كلُّ عبد على مات عليه».

> فهذا شأن المؤمن عمل ووجل، استمرار ورجاء، ثبات ونبات، فمن ثبت نبت، وهكذا كان سلفنا الكرام؛ قال عبدالعزيز بن أبي رواد رحمه الله أحد الأئمة العُباد: «أدركتهم يجتهدون في العمل الصالح، فإذا فعلوه وقع عليهم الهمّ، أيقبل منهم أم لا؟»".

> فهذا حالهم رضوان الله عليهم، فهل حالنا كحالهم، وعملنا كعملهم؟ أصلح الله أحوالنا!



ولا تزال أيها الحبيب متشبَّثا بحبل الدّعاء من ربِّ الأرض والسّماء ليثبت قلبك، ويبلغك أملك في مرضاته؛ فذلك دأب النّبيّ الحبيب ﷺ وأن تسأل الرّحمن الثبات على ذلك حتى الممات، فقد قيل لأمّ سلمة رضى الله عنها: «ما كان أكثر دعاء رسول الله عَيَالِيهُ إذا كان عندك؟ قالت: كان أكثر دعائه: يا مقلب القلوب،

١١ لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف؛ للحافظ ابن رجب الحنبلي رحمه الله.



ثبت قلبي على دينك، قالت: فقلت: يا رسول الله، ما أكثر دعاءك: يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك؟ قال: يا أم سلمة، إنه ليس آدمي إلا وقلبه بين أصبعين من أصابع الله، فمن شاء أقام، ومن شاء أزاغ»٠٠.

وَهُلَيْنَا وَهُرِيْ لِلْمُنَافِ رَخُمُ فَيْ إِنَّا فِي اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا لمنظولون ماتساليد الخ عن مِنْ الْمُعْلِدُ الْمِعْلِدُ الْمُعْلِدُ الْمِعْلِدُ الْمُعْلِدُ الْمِعْلِدُ الْمُعْلِدُ الْمِعْلِدُ الْمُعْلِدُ الْمِعْلِدُ الْمُعْلِدُ ا

🛍 قال تعالى ملهماً عبده ما يدعوه به: ﴿رَبُّنَا لَا تُزغْ قُلُوبَنَّا بَعْدَ إِذْ هَدَ يْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ [آل عمران: ۸].

كلاف الذي أسرف بعد رمضان على نفسه، وترك طاعة ربه، فأتبع الحسنة بالسيّئات، ووقع بعده بالغفلة، وفرط بالمعصية، ولم يبادر إلى التوبة من تقصيره، والرجوع من تفريطه، فـ«عملُّ كالسَّراب، وقلب من التّقوى خراب، وذنوب بعدد الرّمل والتراب، ثمّ تطمع في الكواعب الأتراب؟ هيهات، أنت سكران بغير شراب، ما أكملك لو بادرت أملك! ما أجلَّك لو بادرت أجَلَك! ما أقواك لو خالفت هواك!»؛ كما قال يحيى بن معاذ رحمه الله".

وفي الحديث عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه مرفوعاً: «ومن سرّته حسنته، وساءته سيئته، فهو مؤمن»٠٠.

١٢ أخرجه الترمذي (٢١٤٠)، وأحمد (١٣٦٩٦) باختلاف يسير، وابن ماجه (٣٨٣٤) بنحوه.

١٣ تاريخ بغداد، وصفوة الصفوة.

١٤ خرجه الترمذي (٢١٦٥) واللفظ له، وأحمد (١١٤) باختلاف يسير.



# الزموا ثفوركم

# في إسناد غزة

فضل رمضان لا يقتصر على الصيام وحده، بل يمتد إلى النفقة في سبيل الله، التي تكون في هذا الشهر كالبذرة في أرضٍ خصبة، تُنبت الخير الوفير وتُثمر الأجر العظيم، وقد قال النبي عَلَيْهِ: «أفضل الصدقة صدقة في رمضان». فإذا كانت النفقة في رمضان بهذا الفضل، فما بالكم بنفقةٍ تُخرج المحتاج من ضيقته، وتُعين المظلوم في محنته، وتُساند المجاهد في صموده؟





ومن خير النفقة في هذا الزمان أن تكون لأهل غزة وفلسطين، أولئك الذين اصطفاهم الله ليرابطوا في مواجهة ظلم عالمي، حيث تُحاصرهم قوى الطغيان، وتحرمهم أدنى مقومات الحياة. كم من شهيدٍ رحل إلى ربه شهادةً تُضيء قبورهم وتُعلي درجاتهم! وكم من عائلٍ فقد أباه أو أمه أو أبناءه في غمضة عين! وكم من بيتٍ هُدم على رؤوس ساكنيه، فلم يبقَ لهم سوى الصبر والدعاء!



ها هو العدو قد نقض العهد والوعد. وها هو الحصار الظالم يمنع عنهم الخبز والماء، ويحرمهم حتى خيمةً تقيهم حر الصيف وبرد الشتاء. أي ظلمٍ هذا الذي يُمارس على مرأى العالم؟ وأي صمتٍ مخزِ يُخيم على ضمائر القادرين؟!

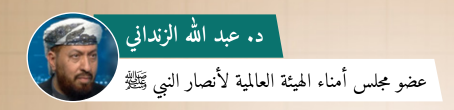
إن مأساة فلسطين اليوم ليست مجرد كارثة إنسانية، بل هي امتحانً للأمة كلها، واختبارً لإيماننا بمبدأ الأخوّة الإسلامية، وموقفُّ يُسجل في صحائف أعمالنا: هل كنا مع المظلوم أم تواطأنا مع الظالم بالصمت والتخاذل؟

إن أهل فلسطين اليوم هم أحوج الناس إلى عوننا، وإن نفقاتنا في رمضان إذا وُجهت إليهم، فإنها تجمع بين فضل الصدقة في الشهر الفضيل وبين إغاثة الملهوف ونصرة المظلوم. إنها نفقةٌ تُطعم جائعًا، وتُسقي ظمآنًا، وتُؤوي مشردًا، وتُعيد الأمل إلى قلوبٍ كادت تيأس من جور البشر وظلم الحصار.



اليس المطلوب منا أن نبكي على حالهم، بل أن نتحرك لنجدتهم، وأقل ما نقدمه أن نمد لهم يد العون بالمال، وأن نوصل أصواتهم إلى العالم، وأن نحشد طاقاتنا للدفاع عن حقوقهم، وأن نغرس في أبنائنا حب الجهاد والتضحية لأجل قضايا الأمة. لا عذر لمن تخاذل، ولا حجة لمن أعرض، فالمعركة مع الظلم لا تحتمل الحياد، وكل درهم تُنفقه في سبيل نصرة المستضعفين هو شهادةً لك يوم تلقى الله.





# مكذا تُشارك في جماد الصماينة (۳/۳)

#### الجهاد والنصرة بالكلمة

الكلمة هي أداة قوية يمكن أن تساهم بشكل كبير في نصرة القضية الفلسطينية، وهي من أسمى وسائل الجهاد التي دعا إليها الإسلام. فالكلمة هي التي تبني العقول، وتوجه الرأي العام، وتزيد من الوعي حول قضايا الأمة الإسلامية، وفي مقدمتها قضية فلسطين. وقد كان رسول الله على يستخدم الكلمة في تبليغ رسالة الإسلام، وتوجيه الأمة، وحشدها في معركة الحق ضد الباطل.





#### أهمية الجهاد بالكلمة

#### نشر الوعي بالقضية الفلسطينية

- الكلمة هي أداة فعّالة لرفع الوعي بالقضية الفلسطينية في المجتمع الإسلامي والعالمي.
- من خلال المقالات، والكتب، والخطب، ووسائل الإعلام، يمكن إيصال معاناة الشعب الفلسطيني وتوثيق الجرائم التي يرتكبها الاحتلال الصهيوني ضدهم.



## تحفيز الأمة على دعم فلسطين

- الكلمة قد تلهم المسلمين للتحرك، سواء كان ذلك بالمشاركة في التظاهرات، أو التبرع بالمال، أو نشر الأخبار الحقيقية عن فلسطين.
- خطباء المساجد والمفكرون الإسلاميون يمكنهم استخدام الكلمة كوسيلة لتحفيز الأمة على التضامن مع الفلسطينيين، وزيادة الحافز الشعبي للدفاع عن المسجد الأقصى.





#### مواجهة حملات التضليل الإعلامي

- الاحتلال الصهيوني يقوم بحملات إعلامية ضخمة، تهدف إلى تشويه الحقائق وتضليل الرأى العام العالمي حول القضية الفلسطينية.
- الكلمة وسيلة فاعلة للرد على هذه الأكاذيب وكشف الحقيقة، سواء عبر الإنترنت أو الإعلام التقليدي، من خلال التأكيد على العدالة في القضية الفلسطينية.



### كا تسليط الضوء على الجرائم الإنسانية

- الكلمة تُسهم في فضح الانتهاكات الإنسانية التي يرتكبها الاحتلال؛ مثل الاعتقالات التعسفية، والتعذيب، والاستيطان.
- الصحافة الحرة والكتاب والمثقفون يمكنهم توثيق هذه الانتهاكات بكلماتهم، مما يعزز التضامن الدولي مع الفلسطينيين ويُظهر الوحشية التي يتعرضون لها.

## وحيد الصف الإسلامي

• الكلمة تُسهم في تعزيز التضامن بين مختلف طوائف الأمة الإسلامية، وتحفيزهم على العمل معًا من أجل نصرة فلسطين.





• الحديث عن فلسطين في المحافل الدينية والثقافية يُرسّخ في نفوس المسلمين أهمية الوحدة حول هذه القضية المصيرية.

# وسائل الجهاد بالكلم

#### الدعوة عبر المنابر

• خطب الجمعة والمحاضرات والندوات والمنتديات الإسلامية، هي منابر مهمة لاستخدام الكلمة في نشر الوعي وحشد الجهود لدعم فلسطين.



• يجب على العلماء والخطباء أن يُذكّروا الأمة بواجبها تجاه فلسطين ويحتُّوها على تحمَّل المسؤولية في نصرة القضية الفلسطينية.

#### الكتابة والنشر

• الكتابة في الصحف، والمجلات، والكتب، وعبر وسائل التواصل الاجتماعي تُعد من أقوى وسائل نشر الوعي حول معاناة الفلسطينيين.





يمكن للأدباء والمفكرين الإسلاميين كتابة مقالات، وروايات، ودراسات تاريخية تُوثّق حقيقة الوضع في فلسطين، وتُسهم في تعبئة المجتمع الإسلامي والعالمي.

## الإعلام ومواقع التواصل الاجتماعي

- وسائل التواصل الاجتماعي، مثل الفيسبوك، تويتر (إكس)، يوتيوب، وغيرها من المنصات، تمثل قوة هائلة لنشر الكلمة.
- يجب أن يُستغل هذا الفضاء لنقل الحقائق عن فلسطين، فضح الجرائم الصهيونية، والتأكيد على ضرورة دعم الشعب الفلسطيني.



# التأثير في الرأي العام العالمي

- من خلال استخدام الكلمة، يمكن التأثير في الرأي العام الدولي، بحيث يُصبح الضغط على الحكومات والمؤسسات الدولية واجبًا لحماية حقوق الفلسطينيين.
- يمكن تحقيق ذلك عبر المقالات في الصحف العالمية، أو الظهور في المحافل الدولية، أو من خلال التعاون مع وسائل الإعلام الغربية لزيادة الوعي حول القضية الفلسطينية.





#### ٥ نشر القصص الإنسانية

- الكلمات يمكن أن تسلط الضوء على القصص الإنسانية المؤلمة التي يتعرض لها الشعب الفلسطيني.
- من خلال السرد القصصي والتوثيق، يمكن التأثير على مشاعر الناس، وزيادة تعاطفهم مع الفلسطينيين، وبالتالي زيادة الدعم الشعبي العالمي لهم.



- الدعاء بالكلمة يُعد من أهم وسائل الجهاد في سبيل الله، حيث يمكن للمسلمين الدعاء في المساجد، في البيوت، وفي أي وقت، من أجل رفع البلاء عن الفلسطينيين، وتحرير أرضهم.
- الدعاء للكلمات الطيبة يسهم في نشر الأمل، ويُعد عملًا جهاديًا في حد ذاته، خصوصًا إذا كان دعاءً جماعيًا وموحدًا.

كتابة خلف الخطوط

# ٧ دعم الحقائق عبر الوثائق والشهادات

توثيق الجرائم الإسرائيلية بالكلمة عبر شهادات الأفراد، خصوصًا من الناجين من المجازر أو من الأسرى الفلسطينيين، يمكن أن يكون له تأثير هائل في إثارة الضمير العالمي.







نشر التقارير والأدلة والوثائق التي تُظهر انتهاكات الاحتلال، يعزز من قوة الكلمة ويمنحها مصداقية أكبر.

#### أهمية الجهاد بالكلمة

الجهاد بالكلمة يعد من أقوى الوسائل المؤثرة في العالم المعاصر، خاصة في ظل الهيمنة الإعلامية والرقمية التي

يمكن أن تسهم في توجيه الرأي العام العالمي. فعن طريق الكلمة، يستطيع المسلمون نقل الحقيقة، وفضح الظلم، والضغط على الأنظمة السياسية والحقوقية لإنصاف الفلسطينيين. لذلك، فإن الجهاد بالكلمة هو فرض على جميع المسلمين، من خلال واجبهم الديني والأخلاقي في نشر الحقائق وحماية مقدساتهم.

إن الكلمة سلاح فاعل في مواجهة الاحتلال الصهيوني، وهو لا يقل أهمية عن أي وسيلة جهادية أخرى. من خلال استخدام الكلمة، يمكن للمسلمين أن يؤثروا في الرأي العام العالمي، ويكشفوا ظلم الاحتلال، ويشجعوا الأمة على التضامن والعمل من أجل نصرة فلسطين. ومن خلال الاستفادة من هذا السلاح بشكل صحيح، يمكن للأمة أن تسهم في تحقيق النصر على أعداء الله وتحقيق الحرية لفلسطين والمسجد الأقصى.

### الجهاد والنصرة بالدعاء: سلاح لا يخيب

الدعاء هو أحد أسمى وسائل الجهاد والنصرة في الإسلام، بل هو سلاح ذو قوة عظيمة، يرفع البلاء، ويحقق النصر، ويهز عروش الطغاة والمحتلين. لقد أولى الإسلام الدعاء أهمية كبيرة، وجعل منه سلاحًا

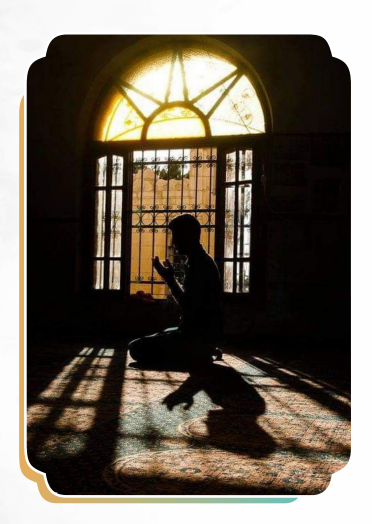


رئيسًا في مواجهة الظلم والعدوان، وتحديدًا في قضية فلسطين التي تستدعي من الأمة كلها الدعاء والإلحاح في طلب الفرج والنجاة.

### أهمية الدعاء في نصرة فلسطين

### 🚺 قوة الدعاء في تحقيق النصر.

الدعاء هو السهم الذي لا يُخطئ هدفه، خاصة عندما يُوجّه إلى الله بإخلاص وإيمان. وقد ورد عن النبي ﷺ أن الدعاء في جوف الليل، وخاصة في الثلث الأخير، من أقوى الأدوات لتحقيق النصر.



قال النبي ﷺ: «إن في الليل لساعة لا يوافقها عبد مسلم يسأل الله خيرًا إلا أعطاه إياه». وهذا يدلُّ على أن الدعاء في أوقات الاستجابة، وخاصة في الثلث الأخير من الليل، له تأثير عظيم في تغيير مجريات الأحداث.

#### الدعاء مصدر القوة والصبر للشعب الفلسطيني

من خلال الدعاء، يرفع المسلمون أكفهم إلى الله متضرعين له بالنصرة لأهل فلسطين، فيجد الفلسطينيون في هذه الدعوات عزيمة وصبرًا على ما يتعرضون له من ظلم وقهر.

١ أخرجه مسلم.

#### العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



• الدعاء يُعد وسيلة لرفع معنويات الشعب الفلسطيني وتعزيز إرادتهم في مقاومة الاحتلال، حيث يُشعرهم أنهم ليسوا وحدهم في معركتهم، بل أن الأمة كلها تدعو لهم.

## استجابة الله للدعاء في حالات الشدة

- في الأوقات الصعبة التي يمر بها الشعب الفلسطيني، حيث يواجهون القتل والتهجير والتدمير، يبقى الدعاء هو الأمل الوحيد في التغيير.
- قال رسول الله ﷺ: «الدعاء هو العبادة»، وهذه العبارة تأكيد على أن الدعاء هو أساس العبادة وأسمى وسائل الاتصال بالله، وهو القادر على تغيير الواقع وإزالة الشدائد.





• الدعاء من أعظم أشكال الجهاد ضد الظلم، ويجب على الأمة الإسلامية أن تتوجه إلى الله بالدعاء لنصرة فلسطين، ورفع الظلم عن أهلها، وجعلها حرة من الاحتلال.

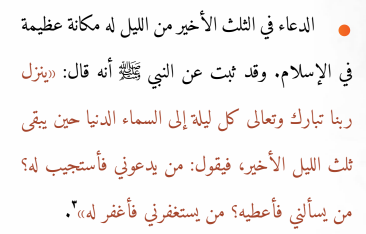




«اللهم اجعل كيدهم في نحورهم، اللهم انصر إخواننا في فلسطين على من بغى عليهم»، هي دعوات يمكن تكرارها في كل وقت، وهي تعبير عن يقين المسلم في قدرة الله على نصرة المستضعفين.

#### أهمية الدعاء في الأوقات الخاصة

## الليل الأخير من الليل



هذه هي الفرصة الذهبية للمؤمنين من أجل الدعاء بإخلاص لتحقيق النصر لفلسطين، إذ أن هذا الوقت هو وقت الاستجابة.



#### 🕜 الدعاء يوم الجمعة

يوم الجمعة هو يوم مبارك، وفيه ساعة استجابة. فقد ثبت في الحديث الصحيح أن النبي ﷺ قال: «في يوم الجمعة ساعة لا يوافقها عبدٌ مسلم يسأل الله فيها خيرًا إلا أعطاه إياه».

٣ أخرجه البخاري.

٤ رواه البخاري.

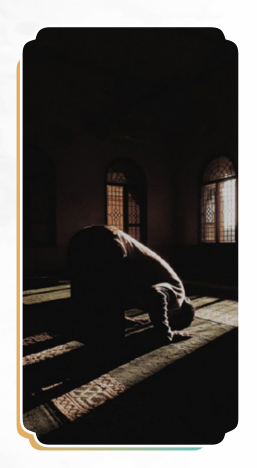
#### الله المريل ٢٠٢٥م أوال ١٤٤٦هـ أبريل ٢٠٢٥م



مكن أن يكون هذا اليوم فرصة للمسلمين في أنحاء العالم للدعاء في سبيل الله لفلسطين، لرفع البلاء عن أهلها، وتحقيق النصر لهم.

### ت دعاء في السجود

- السجود هو أقرب ما يكون العبد من ربه، ولذلك يُعد وقت السجود من أوقات استجابة الدعاء. قال النبي ﷺ: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، فأكثروا الدعاء».
- ينبغي أن يستغل المسلمون هذه اللحظات في الصلاة للدعاء لفلسطين، وأن يطلبوا من الله النصر للقدس والمسجد الأقصى، وأن يعينوا المجاهدين ويشفي جرحى الفلسطينيين.



### أدوات ووسائل الدعاء الفعّال

#### الدعاء الجماعي

الدعاء الجماعي من أكثر الطرق فعالية في الإسلام، حيث إن تجمع الأمة كلها على الدعاء يعزز الاستجابة. قد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «لا يرد القدر إلا الدعاء».



٦ رواه الترمذي.



• يمكن للمسلمين في المساجد، المدارس، والمؤسسات أن يتجمعوا للدعاء من أجل فلسطين في أوقات استجابة الدعاء.

### الدعاء في الصلاة

من المهم أن لا يُغفل الدعاء لفلسطين في الصلاة، سواء كانت صلوات فرض أو نفل. يُنصح بأن يتوجه المسلمون في كل صلاة بالدعاء لفلسطين والمسجد الأقصى، وأن يطلبوا من الله العون والنصرة.



# الدعاء في الأوقات الصعبة

في وقت المحن، مثل الحروب أو الاضطهاد، يزداد الدعاء قوة. ويجب على المسلمين أن يكثروا من الدعاء في أوقات الكوارث والمصائب التي يمر بها الفلسطينيون، فإن الله قريب مجيب الدعاء.

#### الدعاء بالاسماء الحسني

من أساليب الدعاء الفعالة أن يتوسل المسلم إلى الله بأسمائه الحسني. مثل الدعاء بـ: «يا رحمن، يا رحيم، یا قادر یا مقتدر، یا مجیب الدعوات، یا منتقم یا جبار».



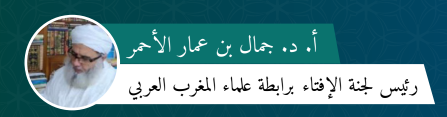
#### ٥ الدعاء كما كان في السيرة النبوية



كما كان النبي ﷺ يُلح في الدعاء لفتح مكة وتحرير القدس، وكان دائمًا يُذكّر الأمة بفضل الدعاء وأثره العظيم.



الدعاء هو سلاح لا يُستهان به في نصرة فلسطين، فهو يتجاوز الحدود المادية ويصل إلى السماء حيث استجابة الله. إن الكلمة الطيبة والنية الصادقة في الدعاء من شأنها أن تُغير الأقدار وتحقق النصر على المحتلين. فلنحرص على الدعاء لفلسطين والمسجد الأقصى في أوقات الاستجابة، ولنجعل الدعاء جزءًا من جهادنا المستمر من أجل تحرير أرضنا ومقدساتنا.



# ٢٠ دليلًا على نبوة محمد بن عبد الله ﷺ

شعادات العلماء والرُّهبان والمثقفين عبر العصور (٢/٢)



# ٥. الأدلة من القرآن الكريم والسنة النبوية

•• إعجاز القرآن الكريم: القرآن هو المعجزة الخالدة لمحمد ﷺ. يتميز بإعجازه اللغوي، والعلمي، والتشريعي، وغير ذلك من جوانب. وتحدى الله البشر أن يأتوا بمثله، فعجزوا. هذا التحدي لا يزال قائمًا، مما يدل على أن القرآن ليس من صنع بشر.



- ●● الأخبار الغيبية في القرآن: القرآن يحتوي على أخبار غيبية تحققت لاحقًا، مثل انتصار الروم على الفرس (الروم: ٢-٤). هذه الأخبار تدل على أن القرآن من عند الله، الذي يعلم الغيب.
- **◄ السنة النبوية:** السنة النبوية هي التطبيق العملي لتعاليم القرآن. أحاديث محمد ﷺ تحتوي على حكم وتوجيهات تتوافق مع الفطرة الإنسانية وتعاليم القرآن. هذا التناسق بين القرآن والسنة يدل على أن كليهما من مصدر واحد، وهو الله.

#### ٦. شهادات علماء الطب

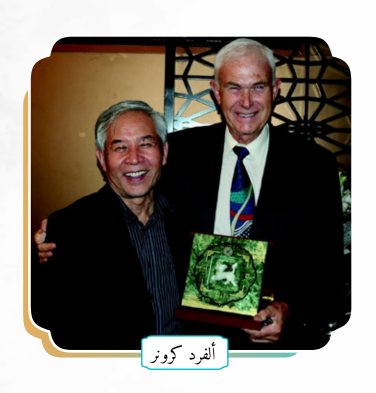
Maurice) بوکاي 👝 (طبیب وعالم فرنسی) (Bucaille ١٩٩٨م): بعد دراسة القرآن الكريم، قال في كتابه الذائع الصيت «الإنجيل والعلم والقرآن» الذي كان سبباً في إسلامه: «إن القرآن يحتوي على حقائق علمية لم تكن معروفة في عصر محمد عَلَيْهِ. هذا يدل على أن القرآن ليس من صنع بشر، بل هو وحي من الله».

مالم أجِنَّة كندي): بعد دراسة الآيات القرآنية حول مراحل (Keith L. Moore) تطور الجنين، قال: «إن هذه الآيات تتوافق تمامًا مع الاكتشافات العلمية الحديثة. هذا يدل على أن القرآن من عند الله».



### ٧. شهادات علماء الجيولوجيا والفلك

- ألفرد كرونر (Alfred Kröner) (عالم جيولوجيا ألماني): قال: «إن الإشارات العلمية في القرآن حول نشأة الكون وتطور الجنين تدل على أن هذا الكتاب من عند الله».
- 🕳 كارل ساغان (Carl Sagan) (عالم فيزياء وفيزياء فلكية أمريكي) (١٩٣٤-١٩٩٦م): قال: «إن الإشارات العلمية في القرآن حول توسع الكون تدل على أن هذا الكتاب من عند الله».



### ٨٠ شهادات النساء العالمات في الفيزياء والكيمياء والأحياء ُ

- ماري كوري (Marie Skłodowska-Curie) (عالمة فيزياء وكيمياء بولندية) (١٨٦٧-١٩٣٤م): قالت: «إن الإشارات العلمية في القرآن حول الطبيعة تدل على أن هذا الكتاب من عند الله».
- جين غودال (Jane Goodall) (عالمة أحياء بريطانية): قالت: «إن تعاليم محمد ﷺ حول الرحمة بالحيوان تتوافق مع مبادئ الأخلاق العلمي».

### و ٩. شهادات المؤرخين وعلماء الاجتماع ً

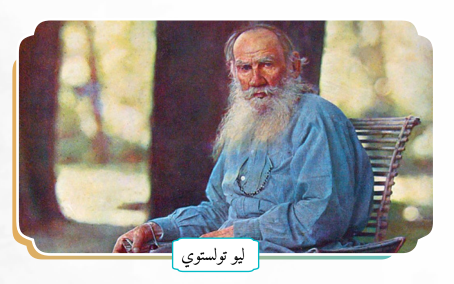
👝 إدوارد جيبون (Edward Gibbon) (مؤرخ بريطاني) (۱۷۳۷-۱۷۹۶م): في كتابه «تاريخ انحدار وسقوط الإمبراطورية الرومانية»، قال: «إن بساطة حياة محمد ﷺ وتواضعه هما دليل على صدق رسالته».



- ويل ديورانت (William James Durant) (مؤرخ أمريكي) (۱۸۸۵-۱۹۸۱م): في كتابه «قصة الحضارة»، قال: «لقد كان محمد ﷺ رجلًا عظيمًا، ودعوته كانت تحمل قيمًا أخلاقية عالية نشرها في العالم».
- 🍎 جون إسبوزيتو (John Esposito) (عالم اجتماع أمريكي) (١٩٤٠-...): قال: «إن تأثير الإسلام في الحضارة الإنسانية يدل على أن محمدًا ﷺ كان نبيًا حقيقيًا».

### ١٠٠ شهادات الأدباء والشعراء

و الأمارتين (Alphonse de Lamartine) (شاعر فرنسي) (۱۷۹۰-۱۸۶۹م): قال: «إذا كانت: عظمة الهدف، وصغر الوسيلة، ونتائج العمل؛ هي المعايير الثلاثة لعبقرية الإنسان؛ فمن يستطيع أن يقارن أي رجل عظيم في التاريخ الحديث بمحمد ﷺ؟!».



● ليو تولستوي (Leo (Tolstoy) (الأديب الروسي الأشهر) (۱۸۲۸-۱۹۱۰م): قال: «محمد ﷺ كان نبيًا عظيمًا، ودعوته كانت تحمل قيمًا أخلاقية عالية. وقد أثرت رسالته في العالم».

### ١١. شهادات النساء المثقفات الكاتبات والناشطات

 → أليسون ما كجونيغال (كاتبة أمريكية): قالت: «إن تعاليم محمد ﷺ حول الصبر والإرادة تتوافق مع مبادئ علم النفس الحديث».



### ً ۱۲. شهادات المستشرقين

- 👝 توماس كارلايل (Thomas Carlyle) (فيلسوف ومؤرخ اسكتلندي) (۱۷۹۵-۱۸۸۱م): في كتابه «الأبطال وعبادة البطل»، قال كارلايل: «كيف يمكن لرجل واحد أن يغير العالم بهذه السرعة؟ هذا دليل على صدق رسالته. محمد ﷺ لم يكن كاذبًا، بل كان رجلًا صادقًا مع نفسه ومع العالم».
  - (Michael H. Hart) مایکل هارت 👝 (مؤرخ وفلكي أمريكي يهودي) (۱۹۳۲-۰۰۰): في كتابه «الخالدون مائة أعظمهم محمد»، وضع مايكل هارت النبي محمد ﷺ في المرتبة الأولى بين أعظم الشخصيات تأثيرًا في التاريخ. قال: «اخترت محمدًا ﷺ في المرتبة الأولى لأنني أعتقد أنه الشخص الوحيد في التاريخ الذي نجح بشكل مطلق على المستويين الديني والدنيوي».



### ١٣. شهادات رجال الكنيسة

- القس بوسورث سميث (قس إنجليزي): في كتابه «محمد والمحمدية»، قال: «لقد كان محمد ﷺ رجلًا صادقًا ومخلصًا لدعوته. لم يكن طامعًا في السلطة أو المال، بل كان يعيش حياة بسيطة ومتواضعة».
- ◄ الأم تريزا (راهبة كاثوليكية): قالت: «إن تعاليم محمد ﷺ حول الرحمة والعدل تتوافق مع مبادئ المسيحية. لقد كان رجلًا عظيمًا يحمل رسالة إنسانية».

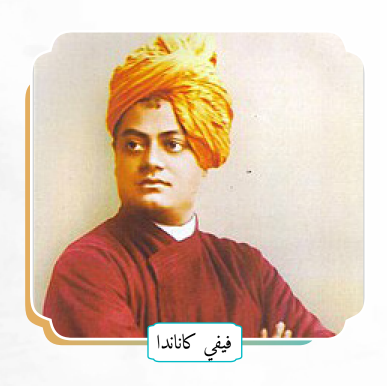


### ۱٤. شهادات اليهود

- ﴾ الحاخام يهوذا هاليفي اللاوي الأندلسي (شاعر وفيلسوف يهودي) (١٠٧٥-١١٤١م): قال: «إن محمدًا ﷺ كان رجلًا عظيمًا، ودعوته كانت تحمل قيمًا أخلاقية عالية. لا يمكن إنكار تأثير رسالته في العالم».
- 👝 مارتن بوبر (Martin Buber) (فیلسوف یهودي) (۱۸۷۸-۱۹۶۵م): تَصْبُینَ ثَم عاد إلی اليهودية. قال: «محمد ﷺ كان نبيًا حقيقيًا، ودعوته كانت تحمل رسالة إلهية. لا يمكن إنكار تأثير الإسلام في التاريخ الإنساني».

### ١٥. شهادات رجال البراهمانية

- 🕳 سوامي فيفي كاناندا (راهب وفيلسوف هندي): قال: «إن محمدًا عَلَيْ كان نبيًا حقيقيًا، ودعوته كانت تحمل قيمًا أخلاقية عالية».
- سوامي شيفاناندا (راهب وفيلسوف هندي): قال: «إن تعاليم محمد ﷺ حول التوحيد والعدل تتوافق مع مبادئ البراهمانية».



### ١٦. شهادات رجال الهندوسية

ماتما غاندي (الزعيم الهندي الشهير): قال: «لقد تعلمت من حياة محمد ﷺ أن القوة الحقيقية تكمن في الصبر والعدل. لقد كان رجلًا عظيمًا بكل معنى الكلمة».

### الله المريل ٢٠٢٥م أوال ١٤٤٦هـ أبريل ٢٠٢٥م



- مارفيبالي راذاكريشنان (فيلسوف هندوسي ورئيس الهند السابق): قال: «إِن محمدًا ﷺ كان رجلًا 🕳 عظيمًا، ودعوته كانت تحمل قيمًا أخلاقية عالية. لا يمكن إنكار تأثير رسالته في العالم».
- 👝 سواميني سارادا ديفي (راهبة هندوسية): قالت: «إن محمدًا ﷺ كان نبيًا حقيقيًا، ودعوته كانت تحمل قيمًا أخلاقية عالية. لا يمكن إنكار تأثير رسالته في العالم».

### · ۱۸. شهادات رجال البوذية

- الدالاي لاما الرابع عشر (زعيم بوذي تبتي): قال: «إن تعاليم محمد ﷺ حول السلام والعدل تتوافق مع مبادئ البوذية. لقد كان رجلًا عظيمًا يحمل رسالة إنسانية».
- ميكوبودي (راهب بوذي سريلانكي): قال: «إن محمدًا عِيَالِيهِ كان نبيًا حقيقيًا، ودعوته كانت تحمل قيمًا أخلاقية عالية. لا يمكن إنكار تأثير رسالته في العالم».



### ٠٢٠ شهادات الملحدين

فولتير (Voltaire) (فيلسوف فرنسي) (١٦٩٤-١٧٧٨م): على الرغم من انتقاداته المبكرة للإسلام إلا أن فولتير اعترف لاحقًا بعظمة محمد ﷺ، وقال: «لقد كان محمد ﷺ رجلًا عظيمًا، ودعوته كانت تحمل قيمًا أخلاقية عالية».



#### الحاتمة

الأدلة العقلية، وسيرة محمد ﷺ، وتأثير عمله، بالإضافة إلى البشارات في الكتاب المقدس وإعجاز القرآن الكريم، وشهادات المفكرين والعلماء من مختلف الخلفيات الدينية والثقافية، كلها تشير إلى حقيقة واحدة: محمد بن عبد الله هو رسول من عند الله.



إن رسالته كانت خاتمة الرسالات، وكتابه كان معجزة خالدة، ودعوته غيرت مسار التاريخ الإنساني. والشهادات المذكورة ليست فقط اعترافًا بعظمته على بل هي أيضًا دليل على صدق رسالته العالمية؛ فالإيمان بنبوته على ليس فقط واجبًا دينيًا، بل هو أيضًا استجابة لفطرة الإنسان وعقله.



### مفالطة وسائل الإعلام في تصوير العظماء (۲/۲)

المستعرضنا في المقال السابق مغالطة الإعلام في تقديم العظماء كعماليق، مما يختصر صورتهم في المخيلة باعتبارهم أصحاب قدرات بدنية خارقة لا يمكن السير على طريقتهم، ويترسخ ذلك في ذهن الناشئة الذين اعتادوا مشاهدة (الدراما) التي في الأصل يجب أن تكون هادفة، والخوارق الجسدية لم تتوفر حتى للنبي ويسل وليس بالضرورة أن يكون البطل عملاقاً، وإن كانت بسطة الجسم لها مزية كما جاء في حق طالوت -أول ملوك بني إسرائيل-عملاقاً، وإن كانت بسطة الجسم لها مزية كما جاء في حق طالوت -أول ملوك بني إسرائيل-قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللهُ ٱصْطَفَلُهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بِسَطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلْجِسْمِ ﴿ [البقرة: ٢٤٧].







الله وفي هذه المقالة نتعرض لذكر أبطال عانوا من مشاكل صحية، وكان لهم ارتباط تاريخي بقضايا الأمة المصيرية منهم:

### • نور الدين زنكي (٥١١- ٥٦٩هـ)

وهو سادس الراشدين باعتبار تحريه تحقيق العدل والزهد، كان يعاني من مرض الخانوق (التهاب الحلق الحاد)، وكان أستاذاً لصلاح الدين الأيوبي وممهدًا له، وأعد منبر القدس ليوم الفتح!

### صلاح الدين الأيوبي (٥٣٢- ٥٨٩هـ)

أحد أعظم القادة في التاريخ كله، عُرف بإنجازاته الكبيرة في توحيد مصر والشام واليمن، ومقاومة الحملات الصليبية حتى استعاد القدس، وكان لديه مشاكل صحية لم تمنعه من متابعة مهامه الجسام، كان يعاني من تقوس في الساقين بسبب كثرة ركوبه الخيل لمسافات طويلة، فكان لا يحسن المشي إذا ارتجل، يسافر بحامية صغيرة ليسهل عليه التخفي لمروره بقلاع الصليبيين المحتلة للكرك وبيت المقدس وطبرية وأنطاكية وطرابلس والرُّهَا المعروفة اليوم بـ «أورفا» ويسافر من القاهرة إلى ديار بكر في تركيا عبر جبال لبنان الثلجية الوعرة ثم يعود إلى الموصل، وعانى من حمى متكررة سببت له تدهورًا عامًا في صحته، ولم ينم تحت سقف يملكه طيلة حياته، لم يكن يجلس في القصور، بل كان دائم الحركة مع جيوشه، ومات ولم يمتلك بيتاً لنفسه ولا لأولاده، كفنه القاضي الفاضل عبدالرحيم البيساني (٥٢٦- ٥٩٦هـ) على نفقته الخاصة، وتُوفي بالحمى.



[1] وبالإضافة إلى المرض الجسدي، كان يواجه تحديات كبيرة بسبب الحروب المستمرة، على أصعدة مختلفة، حفظ القرآن الكريم واهتم بالحديث وقيل إنه حفظ الصحيحين وتفقه على المذهب الشافعي.



ورغم معاناته استمر في قيادة جيشه وحافظ على عزيمته وقوة إرادته فلم تتأثر إنجازاته بأمراضه، بل كان سر قوته في إرادته وإيمانه وحكمته في تأسيس وتوحيد دولة استردت القدس وطردت الصليبيين من المشرق، فلم يكن فارسًا استثنائيًا، ولا أفضل الفرسان مهارة في القتال الفردي، لكنه كان قائدًا استراتيجيًا

بارعًا، واعتمد على التخطيط العسكري أكثر من القوة البدنية المباشرة، وعلى عكس الصورة النمطية التي ترسم القادة العسكريين بأنهم يتمتعون بجسد مثالي، كان صلاح الدين محبوبًا ومهابًا رغم علته الجسدية، فلم يُعرف عنه أنه كان ضعيفًا أو مترددًا، بل كان ذو إرادة صلبة وعقل استراتيجي حاد، ولم يكن خارق البنية الجسدية، لكنه أثبت أن العظمة لا تُقاس بالقوة الجسدية، واستعاد القدس في معركة حطين سنة ٥٨٣هـ.

وعقد للحديث مجالس في المعارك، ولم يتفق هذا لأحد قبله! وليس لملك رحلة في طلب العلم، إلا لـ «هارون الرشيد» (١٤٩- ١٩٣هـ) فإنه رحل بولديه الأمين والمأمون لسماع الموطّأ على الإمام



مالك (٩٣- ١٧٩هـ) ثم رحل لسماع الحديث السلطان صلاح الدين الأيوبي إلى الإسكندريّة، سنة ٧٧هـ هو وأولاده وكبار رجال دولته فسمعوا الموطأ على أبي الطاهر بن عوف إسماعيل بن مكي (٤٨٥- ٤٨٥هـ) وليس لهما في ذلك ثالث!



[[] قال له المنجمون: تفتح القدس وتذهب عينك! فقال: أفتحها وأعمى! ففتحها وأقر الله عينه! وكان له النصر المبين يوم حطين (۵۸۳هه) ولم تقتصر عظمة صلاح الدين على إنجاز هذا النصر العظيم، بل في جهاد (سنين) لتنفيذ خطة توحيد مصر والشام التي كانت أهم تمهيد تحررت بعده فلسطين!

### الظاهر بيبرس (٦٢٠-٢٧٦هـ)

تذكر المصادر التاريخية أن إحدى عينيه كانت مصابة أو عوراء وأيما كانت الإصابة كبيرة إلى حد العور أو مجرد نقطة بيضاء في عينه، فمع ذلك كان «بيبرس» أحد أعظم السلاطين، وقاد المعارك ضد المغول والصليبيين، وهو شاب قاد الهجوم المعاكس في معركة المنصورة ضد الصليبيين في (رمضان ٦٤٧هـ/ فبراير ١٣٤٩م) وتسبب بنكبتهم الكبرى في المنصورة، ووقع فيها الملك الفرنسي لويس

إ مختصر من: يوسف بن تاشفين وصلاح الدين الأيوبي دراسة تاريخية مقارنة في المنهج والآثار والأحداث، إسماعيل محمد رفعت، أطروحة ماجستير في كلية دار العلوم جامعة المنيا.

٢ الملك الظاهر بيبرس، عماد الدين غانم، ط. الهيئة العامة السورية للكتاب (ص١٠٠).



التاسع أسيرًا في قبضة المسلمين، وحُبس في دار ابن لقمان، وكان انكسارهم هذا بمثابة البداية التي توالت بعدها الهزائم عليهم حتى حُرر كامل الشام من الحكم الصليبي، وشارك في معركة عين جالوت (٢٥ رمضان ٢٥٨هـ/ ٣ سبتمبر ١٢٦٠م) هي إحدى أبرز المعارك الفاصلة في التاريخ الإسلامي؛ إذ استطاع جيش المماليك بقيادة سيف الدين قطز إلحاق أول هزيمة قاسية بجيش المغول.

### ر وفي تاريخنا المعاصر



🛍 في السادسة عشرة من عمره وإثر مصارعة ودية بينه وبين أحد زملائه عام ١٣٧١هـ أصيب الشيخ بكسر في فقرات العنق، اتضح بعدها أنه مصاب بشلل رباعي، ولم يخبر أحداً بسبب الإصابة؛



خوفاً من حدوث مشاكل عائلية بين أسرته وأسرة رفيقه، ولم يكشف عن ذلك إلا عام ١٤٠٩هـ!

وبعد إصابته بالشلل كرَّس الشيخ «أحمد ياسين» شبابه لطلب العلم الشرعي، فالتحق بجامعة الأزهر في القاهرة، ولم يثنيه الشلل عن مواصلة تعليمه، ثم عمل مدرساً للغة العربية والتربية الإسلامية.

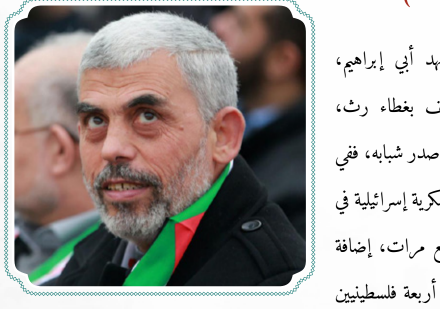
وبالإضافة إلى الشلل التام فعلى إثر ضرب المخابرات الإسرائيلية له أثناء التحقيق معه، فقدَ البصر بالعين اليمني وضعفت عن الإبصار عينه اليسرى ضعفاً شديداً، وعانى من التهاب مزمن بالأذن



وحساسية في الرئتين وبعض الأمراض والالتهابات المعوية الأخرى، وأدى سوء ظروف اعتقاله وعدم توفر رعاية طبية ملائمة له إلى تدهور حالته الصحية.

كنه في عمله المدرسي كان يتأخّر مع بعض الطلاب بُعيد انقضاء الدراسة، يعلّمهم الصلاة العلامة المدرسي كان المراسة علم المعلمة المع والآداب، وتلاوة القرآن ويتدرّج بهم، حتى عوّدهم صيام النوافل، وكان الناس في بُعدِ عن الدين، فكان أهالي الأطفال يأتون إلى المدرسة محتجين! وكان يطوف المدن والقرى الفلسطينية رغم شلله، ولم يكن للشيخ كرسي متحرك فكان يحمله على يديه تلميذه الدكتور المحدث الشيخ الشهيد «نزار ريان» وكان البعض يظنّ أنهما يتسوّلان! وهذا جانب من تاريخ مرضه وضعف بنيته، أما آثار جهاده فلا زالت تطالعكم بها الأخبار صباح مساء!

### يحيى إبراهيم السنور (١٣٨٢- ١٤٤٦هـ)

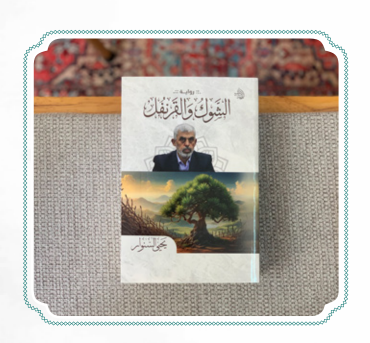


الله في المقال السابق ذكرنا مشهد أبي إبراهيم، ونحول جسمه ووجه الباسم يلتحف بغطاء رث، ويتوكأ على عصا، ونعود إليه وهو في صدر شبابه، ففي عام ١٩٨٩م، أصدرت عليه محكمة عسكرية إسرائيلية في غزة حُكًا بالسَّجن مدى الحياة أربع مرات، إضافة إلى ٥٢ عامًا أخرى، بعد إدانته بقتل أربعة فلسطينيين

اتُّهموا بالتعاون مع الاحتلال الإسرائيلي، قضى السنوار ٢٢ عامًا في السِّجن قبل أن يُفرَج عنه في عملية تبادل أسرى عام ٢٠١١م، تضمّنت إطلاق سراح ١٠٢٧ أسيرًا فلسطينيًا مقابل الجندي «جلعاد شاليط».



كان «السنوار» خلال سنوات سجنه يتابع الإعلام العبري بانتظام، واطلع على العديد من الدراسات العبرية التي تناولت الوضع الداخلي للكيان الغاصب، وتجلَّى ذلك في أسلوب تعامله مع الاحتلال، حيث أمضى وقتاً طويلاً في الحديث مع الإسرائيليين وتعلم ثقافتهم، ووَفقًا لمسؤول سابق في خدمة السجون الإسرائيلية، كان «السنوار» مُدمنًا على القنوات الإسرائيلية.



🛍 في ديسمبر ٢٠٠٤، نُشِر للسنوار وهو سجين رواية بعنوان «الشوك والقرنفل» تناول فيها الواقع الفلسطيني من نكسة ١٩٦٧م حتى بداية الانتفاضة الثانية عام ٢٠٠٠م، كتبها ونشرت له أيام اعتقاله!

ولا يخفى استشهاده وهو قائد ميداني في يوم الأربعاء (١٣ ربيع الثاني ١٤٤٦هـ/ ١٦ أكتوبر من عام ٢٠٢٤) وتعليقاً على الفيديو الذي نشره العدو

لاستشهاده قيل: لو استأجر «السنوار» أكبر مخرجي (هوليوود) لدحر ادعاءات أعدائه عليه؛ لما نجح كنجاح هذا المشهد في إبراز الصمود والتحدي والنضال الذي كان عليه الرجل حتى لحظة استشهاده!

### الشيخ المحدث أبو إسحاق الحويني (١٣٧٥- ١٤٤٦هـ)

📸 تُوفي يوم الاثنين ١٧ رمضان، بعد صبر أكثر من سبع عشرة سنة على أمراض وأوجاع شتى، كبتر ساق وفشل كلوي وكبد وقلب واعتلال أعصاب وأورام وغيرها مما لا يعمله إلا الله، ومع كل





هذا لم يتخلف عن إيضاح الحق في أمر المسلمين، كان مفهوم العبادة عنده يستغرق كل مظاهر الحياة، يقول: «لا يحرك المرء قدمه ولا يضعها حتى يعلم ألله فيها حكم أم لا؟!» وبالنظر إلى حالته فهو ليس معذوراً بعذر واحد فقط إنما اجتمعت له المُقعِدات: شيخوخة وعائلة

-عائلته من الدرجة الأولى بالعشرات- مريض بأمراض كثيرة، ومبتلى باعتقال ولده، وليس عليه حرج لو صَمَت ﴿لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ﴾ [الفتح: ١٧].

لكن خرج الرجل بعلّته يجرجر إلى دار غربته مشاريع حياته، وهو العالم المتفرد في علمه، ولمن لا يعرف فإن أكثر أثقال العالم هي أوراقه وكتبه، التي ألفها وألفته، سجل عليها تعليقاته وملاحظاته، ومهما أُبدل بغيرها فأنفَسها عنده تلك العتيقة التي عليها خطه ورسمه!

لم يرضَ «أبو إسحاق» لنفسه أن يسكت فيكون بصمته مطية سوءٍ للظلم على حساب أمته ودينه برغم تملق السلطة له! مات أبو إسحاق ولديه آلاف المواد الصوتية والمرئية، وله قرابة ستين كتاب بين تحقيق وتأليف.



### شخصيات غير إسلامية

### وفي الثقافة الغربية نماذج جيدة للاستشهاد بها في تحدي الصعاب، نذكر منهم:

- توماس شتروبل: Thomas Strobl (مواليد يوم ١٧ مارس ١٩٦٠م) يشغل منصب وزير مالية لولاية بادن-فورتمبيرغ في ألمانيا، معاق حركياً، وواصل مسيرته السياسية بفعالية.
- هوریشیو نیلسون: Horatio Nelson (۱۷۰۸-۱۷۰۸م) فقد إحدی عینیه وذراعه الیمنی، ویعد من أعظم القادة البحريين في بريطانيا، وانتصر في معركة «الطرف الأغر» على الأسطول الإسباني. وكتب حوله الكاتب «جون سوغدين» كتابه: «نيلسون: حلم المجد» ١٧٥٨-١٧٩٧م.

• ستيفن ويليام هوكينج: Stephen (۲۰۱۸ -۱۹٤۲)William Hawking من أكسفورد، إنجلترا وهو من أبرز علماء الفيزياء النظرية في العالم، لما بلغ عمره ٢١ أصيب بمرض التصلب الجانبى الضموري (ALS) الذي سبب له شللاً تدريجياً، وفقَدَ القدرة على الحركة والكلام، لكنه قدُّم إسهامات رائدة في الفيزياء النظرية.

• فرانكلين روزفلت (١٨٨٢- ١٩٤٥م) أصيب بشلل عام ١٩٢١م وفقد القدرة على المشي، ثم أصبح رئيس الولايات المتحدة الأمريكية رقم ٣٢، وقاد أمريكا خلال الكساد الكبير والحرب العالمية الثانية.





أبراهام لينكولن (١٨٠٩- ١٨٦٥م) في التاسعة من عمره ركله حصان في رأسه وقطعت يده بفأس، وتعرض لعضة صقيع من قدميه، وضرب بالهراوات على رأسه في عملية سطو، وأصيب بالملاريا وبالجدري، أما صحته العقلية: فقد كان يعاني من الاكتئاب السريري، وخشي عليه من الانتحار، وشهد وفاة العديد من المقربين، منهم والدته وأخته واثنان من أبنائه، لكنه كافح مزاجه الكئيب، وانتهى دوره كرئيس لأمريكا وحقق إلغاء العبودية!

إلى وختاماً: فإن الشخصيات التي استشهدنا بها في هذين المقالين تبرز أن العظمة لا تتعلق بالقوة الجسدية أكثر من الإرادة، والعزم، وتوظيف المتاح، والتفوق يكمن في العمل الجاد، والحكمة في التعامل مع الصعاب، وما جعل من هذه النماذج عظماء هي قدرتهم على التغلب على صعوبات الحياة، سواء كانت جسدية أو نفسية، فالعظمة هي مزيج من الإرادة والعقل، والإيمان، والقدرة على تحمل المشاق ومواجهة الظروف الصعبة، وسبب ذلك كله عند المسلمين هو اتباعهم الوحي الشريف الذي علمنا أن الحياة في الاستجابة لله والرسول على الله والرسول المناه الله والرسول المنه والمنه المنه والمنه والله والمنه و

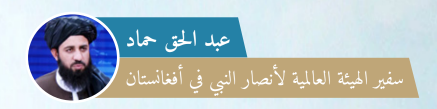


﴿ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّيَّ ﴾

موت العلماء ثُلمة لا تُسد الشيخ جلال الدين بن عمر الحمصي

141

الإمارة الإسلامية والأمن في أفغانستان 177 عبد الحق حماد



### كيف جلبت الإمارة الإسلامية الأمن إلى أففانستان؟



### الطالقي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

من هنا يمكن القول إن الأمن يأتي قبل الطعام والشراب؛ لهذا دعا إبراهيم عليه السلام لأهل مكة بالسلام أولًا ثم بالرزق: ﴿رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

وساحة تنافس دولي، مما أدى إلى مقتل ملايين الأشخاص، وإصابة الملايين، وخلق كراهية خطيرة بين الناس، فإن إقامة الأمن الشامل في مثل هذا البلد في فترة زمنية قصيرة ليست أقل من معجزة.

والسؤال الذي يُطرح هو: ما الأسباب الرئيسية التي أدت إلى هذا الأمن؟ وكيف تمكنت الإمارة الإسلامية من قطع تسلسل الأزمات الخطيرة التي استمرت لأربعة عقود في أفغانستان، وإحلال الأمن الشامل والأخوّة؟

هذا موضع تفكير، يجب أن نتعلم منه.

وخلف هذا الإنجاز الكبير كان هناك ثلاثة عوامل أساسية:

- أولًا: وحدة الصف.
- ثانيًا: التنظيم الحكومي المنظم
   في العملية الجهادية.
  - ثالثًا: العفو العام.



### أُولًا: وحدة الصفُ



الإمارة الإسلامية من اليوم الأول أولت الاعتمامًا كبيرًا بوحدة الصف واتفاق المجاهدين، داخل الصف لم تُمنح الفرصة لأي شخص للمعارضة، ولم تترك رفاق الصف في حالة من الغضب التي قد تؤدي إلى الفرقة، وفي فترة الجهاد لم تسمح لأي مجموعة حتى بإعطاء إذن للقتال ضد المحتلين تحت اسم آخر خارج صف الإمارة.

على الرغم من أن العدو حاول بشدة أن يحدث انقسامًا داخل صف الإمارة الإسلامية ويقسمه إلى عدة جماعات، فقد سمّى بعض الشخصيات المتشددة وآخرين بالوسطية، وأحيانًا كان يطلق على مجموعة اسم شبكة وعلى أخرى اسم شبكة أخرى، وفي هذا المجال صرف العدو الكثير من الأموال وضغط عليهم بشتى الطرق، بل حتى حاول أن يقتل عددًا من القادة كي يتمكن من تقسيم صف الإمارة إلى عدة أجزاء. من جهة أخرى، أنشأ العدو مجموعات قتالية جديدة في أفغانستان تحت أسماء مختلفة، كان هؤلاء يتحدثون علنًا عن قتال المحتلين؛ لكن في الحقيقة كانوا يقاتلون ضد المجاهدين.

ولكن بفضل السياسة الحكيمة للإمارة الإسلامية، فشل العدو في تحقيق هذا الهدف السيئ، وظلت الإمارة الإسلامية موحدة حتى النهاية، وتمكنوا من إفشال المشاريع الاستخباراتية التي كان من السهل عليهم منعها، وكان وراء هذه العزيمة القوية والسياسة الحكيمة موقف راسخ من قيادة الإمارة الإسلامية،

### اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وذلك لأن القيادة كانت تتألف من علماء شهدوا هذه التجارب المريرة بأعينهم، وكانوا يتخذون كل قرار بحذر وبدقة، ولم يعتمدوا على العواطف ولا أهملوا في عملهم.

### النيَّا: التنظيم الحكومي المنظم في العملية الجهادية

لله لقد حافظت الإمارة الإسلامية على الصفوف والتشكيلات الجهادية المنظمة في جبهة المقاومة ضد الاحتلال الصليبي، بالإضافة إلى إنشاء تشكيلة حكومية على مستوى الدولة، كان على رأس النظام مجلس قيادي وتحته كانت توجد لجان للمجالات العسكرية والاستخباراتية والسياسية والاقتصادية والدعوة والإرشاد والثقافة والصحة، وكذلك لجنة لشؤون السجناء.



كان لكل لجنة تنظيمات خاصة بها في كل منطقة من مناطق البلاد، وكان لكل ولاية وال معين ولكل مديرية مدير منتخب. كما شُكلت مجالس فقهية من العلماء في جميع الولايات، وكانت أي قضية خلافية تُحل بواسطة العلماء.

ضمن إطار اللجنة العسكرية، دُربت وحدات منظمة وقوات خاصة كانت جاهزة جميع الظروف والحالات، عندما هُزم المحتلون الأجانب وعملاؤهم، تولى مسؤولو كل مجال مهامهم بفعالية، وأُديرَ النظام جيداً. هذا ما حال دون حدوث الفوضى عند هزيمة المحتلين الأجانب وأسهم إسهاماً كبيراً في الحفاظ على الأمن المستمر للبلاد.



### أثالثًا: العفو العام

أحد الأسباب الكبرى لتحقيق الأمن الشامل في أفغانستان هو العفو العام. وهذا لم يحدث فقط قبل ذلك في تاريخ أفغانستان.

لقد ارتكب المحتلون الأجانب وعملاؤهم في عشرين عامًا من الظلم والوحشية في أفغانستان ما جعل نسيانه أمرًا صعبًا. بالإضافة إلى ذلك، في العديد من المناطق، كان هناك أشخاص معروفون من عملاء الصليبين وظفهم الأجانب لقتل المسلمين، فهم ارتكبوا جرائم بشعة وقتلوا مئات المسلمين.



كانت الظروف تقتضي بعد هزيمة الصليبيين أن تبدأ سلسلة واسعة من الانتقام ضد أولئك الذين قتلوا المسلمين بأوامر من قادة الصليبيين، وكان من المتوقع أن يتعرض هؤلاء الأشخاص لعقوبات صعبة. لو كان ذلك قد حدث، لكان من الممكن أن يُقتل آلاف من الناس وتبدأ حرب جديد في البلاد، ولكن بفضل العفو العام من جانب أمير المؤمنين حفظه الله، جعل الله عز وجل سلسلة إراقة الدماء والانتقام تنتهي، وجُمع جميع الأفغان تحت ظل نظام واحد، وأنهت جميع العداءات السياسية، وتم العفو العام، ولم يعد أحد يطلب الانتقام من أحد.

كانت هذه هي الأسباب الثلاثة الأساسية التي ضمنت الأمن الشامل في البلاد، وأنقذت أفغانستان من الأزمات والدوامات التي استمرت لأربعة عقود.



## موت العلماء ثُلمة لا تُسد

بوفاة الشيخ أبي إسحق الحويني ذهب علم كثير

> الحمد لله الذي جعل عمارة الأرض بأنبيائها وعلمائها والصلاة والسلام على إمام الدعاة وسيد العلماء نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.. وبعد:

الْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴿ [الرعد: ١٤]، قَالَ الْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴿ [الرعد: ١٤]، قَالَ النّنُ عَبَّاسٍ: «مَوْتُ عُلَمّائِهَا وَفَقُهَائِهَا»، فنقص الأرض يكون بموت العلم والعلماء، وعمارها يكون بحياة العلماء العاملين الذين يصدعون بالحق ولا يداهنون على حساب دينهم، وقد ببت في الحديث الصحيح عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: بُنِ الْعَاصِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ يَقُولُ:

١ تفسير يحيى بن سلام.



«إِنَّ اللهَ لَا يَقْبِضُ الْعِلْمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ الْعِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ بِقَبْضِ الْعُلْمَاءِ، حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا، الَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالًا، فَسُئِلُوا فَأَفْتُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا».

[4] قال أبو العباس القرطبي رحمه الله: «وهو نصَّ في أن رفع العلم لا يكون بمحوه من الصدور، بل بموت العلماء وبقاء الجهال الذين يتعاطون مناصب العلماء في الفتيا والتعليم، يفتون بالجهل ويعلمونه، فينتشر الجهل ويظهر، ".

فوت العالم العامل سبب لانتشار الجهل والضلال، وموت العالم ثُلمة، قال ابن مسعود رضي الله عنه: «موت العالم ثُلمة لا يسدّها شيء ما اختلف الليل والنهار».



وفي ذلك أحاديث وآثار منها الصحيح ومنها الضعيف وكلها تفيد، أن ذهاب العلم بذهاب حملته، قال سعيد بن المسيب: شهدت جنازة زيد بن ثابت فلها دلّى في قبره قال ابن عباس: «من سره أن يعلم كيف ذهاب العلم فهكذا ذهاب العلم، والله لقد دُفن اليوم علم كثير».

٢ رواه الإمام أحمد والبخاري ومسلم.

٣ المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم.

٤ شعب الإيمان.

ه موطأ مالك (رواية يحيى ت الأعظمي).

وقَالَ كَعْبُ: «عَلَيْكُمْ بِالْعِلْمِ قَبْلَ أَنْ يَذْهَبَ، فَإِنَّ ذَهَابَ الْعِلْمِ مَوْتُ أَهْلِهِ، مَوْتُ الْعَالِمِ خَمْ طُمِسَ، مَوْتُ الْعَالِمِ كَعْبُ، وَقُلْكُمْ بِالْعِلْمِ قَبْلَ أَنْ يَذْهَبَ، فَإِنِي وَأُمِّي الْعُلْمَاءُ -قَالَ: أَحْسَبُهُ قَالَ-: قِبْلَتِي إِذَا لَقِيتُهُمْ، وَضَالَّتِي مَوْتُ الْعَلْمَاءُ -قَالَ: أَحْسَبُهُ قَالَ-: قِبْلَتِي إِذَا لَقِيتُهُمْ، وَضَالَّتِي إِذَا لَمْ أَلْقَهُمْ، لَا خَيْرَ فِي النَّاسِ إِلَّا بِهِمْ» .

وقيل لسعيد بن جبير: «ما علامة هلاك الناس؟ قال: إذا هلك علماؤهم»

قال يحيى بن جُعْفُر البيكندي: «لُو قدرت أَن أَزِيد من عمري فِي عمر مُحَمَّد بن إِسْمَاعِيل لفَعَلت، فَإِن موتي يكون موت رجل وَاحِد وَمَوْت مُحَمَّد بن إِسْمَاعِيل فِيهِ ذَهَابِ الْعلم» .



قال الإمام ابن القيم رحمه الله: «فهم في الأرض بمنزلة النجوم في السماء، بهم يهتدي الحيران في الظلماء، وحاجة الناس إليهم أعظم من حاجتهم إلى الطعام والشراب، وطاعتهم أَفْرَضُ عليهم من طاعة الأمهات والآباء، بنص الكتاب، وقال الإمام أحمد: «ولولا العلم كان الناس كالبهائم»، وقال: «الناس أحوج إلى العلم منهم إلى الطعام والشراب، لأن الطعام والشراب يحتاج إليه في اليوم مرتين أو ثلاثًا، والعلم يحتاج إليه كل وقت».

٦ أخلاق العلماء، للآجري.

٧ سنن الدارمي.

٨ فتح الباري لابن حجر.

٩ إعلام الموقعين عن رب العالمين.

#### وصدق القائل:

- الأرض تحيى إذا ما عاش عالمها • متى يمت علم فيها يمت طرف
- كالأرض تحيى إذا ما الغيث حل بها • وإن أبى عاد في أكنافها التلف

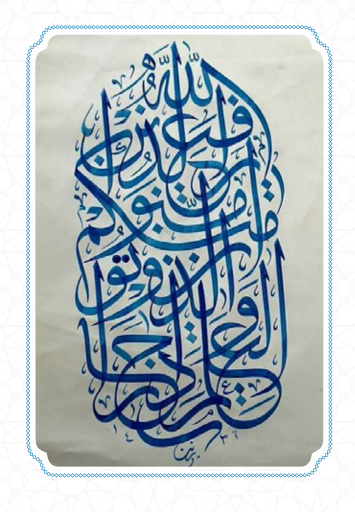
المَصَابِيحُ يَدلُّونَ النَّاسَ فِي سَيرِهِم إِلَى اللهِ وَالدَّارِ الآخِرَةِ.

وَأَعَلَى مَقَامُهُم، وَكَرَّمُهم سُبحَانَهُ وَتَعَالَى فأَعَلَى مَنزِلَتُهُم، وَقَصَرَ خَشْيَتَهُ الحقيقيَّةَ عَلَيهِم، فَضَّلَهُم عَلَى النَّاسِ لِأَنْهُم المَصَابِيحُ يَدلُّونَ النَّاسَ فِي سَيرِهِم إِلَى اللهِ وَالدَّارِ الآخِرَةِ.

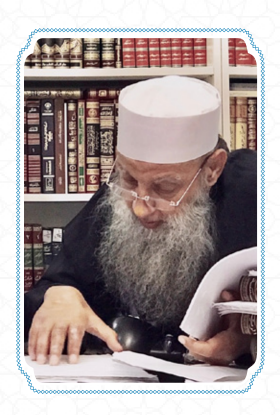
ألا وإن أهل هذه الطائفة هم العلماء.. أولياء الله وأصفياؤه.

فَالعُلَمَاءُ فَضَّلَهُمُ اللهُ على غيرِهِم فقال جلّ وعلا: هُولُ هَلْ يَسْتَوِي ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ [الزمر: ٩]، ورَفَع دَرَجَتُهم فَقَالَ فَيهم: ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُم وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ دَرَجَنَتٍ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١١].

فَقَدْ أَظْهَرَ اللهُ عَلَى أَيدِي العُلَمَاءِ الحَقَّ وَالنُّورَ، وَقَمَّ مِنْ هَالِكٍ أَنْقَذُوهُ، وَقَمَّ مِنْ هَالِكٍ أَنْقَذُوهُ، وَكُمْ مِنْ هَالِكٍ أَنْقَذُوهُ، وَكُمْ مِنْ شَقِيِّ أَسَعَدُوهُ، فَرُبَّ هِمَّةٍ أَحيَتْ أُمَّةً.



حَمَلُوا الْهَمَّ لِهَذَا الدِّينِ، وَسَلَكُوا طَرِيقَ خَيرِ المُرسَلِينَ، بِأَخْبَارِهِم سَارِتِ الرُّكِانُ، وَبِآثَارِهِم الْمُتَدَى الثَّقَلَانِ، فَهُمْ ضَوءُ الشَّمسِ لِلأَبصَارِ، وَنُجُومُ السَّائِرِينَ فِي الأَسفَارِ، مَشَاعِلُ الهُدَى، وَأَعلَامُ التُّقَى، بِهِمُ الدُّنيَا قَدْ زَانَتْ، وَعَمَرُوا الأَيَّامَ بِالعُلُومِ يَنشُرُونَهَا".



في ليلة الثامن عشر من رمضان الشيخ المحدث أبو إسحق الحويني في ليلة الثامن عشر من رمضان الشيخ المحدث أبو إسحق الحويني رحمه الله تعالى وجزاه عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء.. وبمثله ذهب علم كثير، فالشيخ رحمه الله تعالى قد اشتهر بحبه للسنة والتمسك بها والدعوة إليها. وبفقد الشيخ يشتد الأسى، وقد كأن السَّلَفُ -رَحِمَهُمُ اللهُ- يَأْسُونَ أَشَدَّ الأَسَى لِفَقدِ عَالِم مِن أَهْلِ السُّنَةِ وكَأْنِي أَفْقِدُ بَعْضَ أَعْضَائِي، "، وإني أتصور لو أن الإمام الذهبي رحمه الله ترجم له في سير أعلام النبلاء لقال فيه:

المَّا حَبازي مُحمد يوسف شريف، المعروف بأبي إسحاق الحويني، مولده في كفر الشيخ بمصر سنة ثلاث مئة وخمس وسبعون وألف الحُدِّث، العَالِمُ المُتْقِنُ، الوَاعِظُ، القُدْوَةُ، الزَّاهِدُ، شَيْخُ مِصْرَ، وَقَدْ كَانَ هَذَا الْإِمَامُ جِهْبِذاً، بَصِيْراً بِالرِّجَالِ وَالعِللِ عَالِماً بِالصَّحِيحِ وَالسَّقيم، حَسنَ المَعْرِفَة بِالرِّجَال وَالمُتُوْنِ، مَوْصُوفاً بِالخَيْرِ وَالصَّلاح، وَالزَّهْد، وَالوَرَع، وَلزوم الشَّنَّة، وَالتقلّل مِنَ الدُّنيَا، مشاركاً فِي الأَدب وَقول الشِّعر، لَهُ مَقَامَاتُ كَرِيْمَة، وَمُواقفُ مَحْمُودَة فِي الدَّفع عَنِ الإِسْلام، وَالذَّبِّ عَنِ السُّنَّة، لم يسلم من جور السلطان وفرّ بدينه

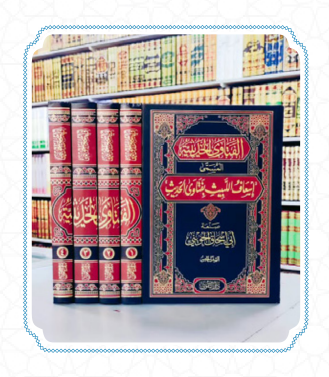
١٠ أحمد بن عبد الله الحزيمي، خطبة: موت العلماء، موقع إلكتروني: الألوكة، ١٤٤٥هـ. بتصرف.

١١ شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة.

من أرض الكنانة إلى قطر، وابتلي بلاء عظيمًا بمرضه فصبر واحتسب، تُوفي بدار الغربة في قطر مظلومًا في رمضان سنة أربعمائة وست وأربعين وألف بعدما اشتد عليه المرض في أيامه الأخيرة. قيل: شيّعه خلق عظيم أكثر ممن يشهد صلاة العيد.. رحمه الله تعالى.

وطاب الثناء عليه رحمه الله من علماء زمانه، وعلى رأسهم محدّث الشام محمد بن ناصر الدين الألباني رحمه الله، وتتلمذ على يد كبار علماء زمانه كفقيه الحجاز العلامة محمد بن صالح العثيمين ومفتيها عبد العزيز بن باز والعلامة ابن جبرين ومحدث المدينة النبوية عبد المحسن العباد، وغيرهم الكثير من أهل العلم والفضل في زمانه.

ألّف العديد من الكتب القيمة التي خدمت السنة النبوية منها: إسعاف اللبيث بفتاوى الحديث، تنبيه الهاجد إلى ما وقع من النظر في كتب الأماجد، غوث المكدود بتخريج منتقى ابن الجارود، وبذل الإحسان بتقريب سنن النسائي أبي عبد الرحمن، نهي الصحبة عن نزول بالركبة، نثل النبال بمعجم الرجال، صحيح القصص النبوي، وله شرح لصحيح البخاري، وغير ذلك من المصنفات فضلاً عن الخطب والدروس والمحاضرات والدورات.



ومما يواسينا أن الشيخ رحمه الله تعالى ورفع درجته قد ترك علمًا عظيمًا، يكون له في الأجر العظيم؛ كما ثبت في الحديث الصحيح عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةٍ : إِلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، أَوْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ».



وللشيخ رحمه الله إرث الله إرث عظيم من علمه ينتفع به بعد موته رحمه الله، وقد ترك أولادًا صالحين نحسبهم والله حسيبهم؛ كالشيخ هيثم والشيخ حاتم وإخوتهم، ألهمهم الله وجميع أسرة الشيخ وأحباب الشيخ وطلابه الصبر والسلوان..

الله القائل: ورحم الله القائل:



### قَدْ مَاتَ قَومٌ وَمَا مَاتَتْ فَضَائِلُهُم • • وَعَاشَ قَومٌ وَهُمْ فِي النَّاسِ أُمواتُ

أسال الله العظيم أن يجزي الشيخ أبا إسحاق على ما قدم في دفاعه عن سنة الحبيب ﷺ ونشره لعقيدة السلف والمنافحة عنها وتبليغها والدعوة إليها خير الجزاء، وأن ينزل عليه شآبيب رحمته وأن يجعل مسكنه الفردوس الأعلى من الجنة مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً..

وإنا لله وإنا إليه راجعون.



ذلك في سبعة عشر محاضرة.



#### من أهداف الدورة:

- تفطية جزء من فقه العبادات مما لا يسع المسلم جهله.
- معرفة حكم الحج وهل يجب على الفور.
- معرفة خصال الاستطاعة المعتبرة شرعًا.
- معرفة الشروط الخاصة بالنساء في الحج.
  - معرفة شروط صحة الحج.

يمكنك الاشتراك في الدورة من هنا

اضفط هنا للاشتراك في الدورة



هذه دورة عن فقه الحج قام بإلقائها فضيلة الدكتور ياسر النجار،

تناول فيها أهمية الحج وإنه ركن من أركان الإسلام ، وذكر الأدلة

الشرعية، وأقوال العلماء بالتفصيل والتأصيل، ثـم تكلم الشيخ عن

تعريف الحج وأركانه وشروطه وعلى من يجب، وأنواع الحج وذكر



دورة علميـة تتنــاول حــدث الهجــرة كامــلاً مــن بداية إرهاصات الهجرة إلى وصول النبى ﷺ المدينة، وأسبابها وأحداثها ونتائجها، وتبين ما ثبت ومالم يثبت من الوقائع التاريخية حول هذا الحدث العظيم ، وتتناول حدث الهجرة النبويـة بالتفصيل، وما الـذي حـدث مـع النبـي وأصحابـه، والهجرة الأولى إلى الحبشة، ذكر الوفد الذيـن قدمـوا مـن الأنصـار لبيعـة رسـول اللـه، وسـرد حـدث الهجـرة علـى طريقـة القـراءة وإسـقاطها على واقع المسلمين، حتى يستفيد من سردها كل مسلم ومسلمة.



9 محاضرات 🧭 3 ساعات

اضفط هنا للاشتراك في الدورة



# وقع الصياح

هى دورة علمية يقدمها فضيلة الشيخ الدكتور/ جعفر الطلحاوي في فقـه الصيـام ومـا يلحـق بـه فـي عـدة حلقـات، تُقـدم شـرحاً تفصيلياً لفقه الصيام ، وذكر القول الراجح من أقوال العلماء ، كما تجيب على أكثر الأسئلة شيوعا وتكراراً في باب فقه الصيام ، وذكر الراجح من أقوال العلماء في المسألة، دون الدخول في تفاصيل أقوال المذاهب، والمسائل الخلافيـة بينهـم، ومــا يلحــق بــه كـــ (الاعتكاف - وزكاة - الفطر)، وهي دورة علميـة بيـن يـدى رمضـان نصل بها إلى عموم المسلمين تعليماً وتفقها.



مع فضيلة الشيخ الدكتور جعفر الطلحاوي أستاذ الشريعة الإسلامية بالأزهر الشريف



20 محاضرة 👸 8 ساعات

اضفط هنا للاشتراك في الدورة



دورة شرح الأرجوزة الميئية في ذكر حال أشرف البرية ﷺ، التي ألفها العلامة ابن أبي العز الحنفي الدمشقي في مئة بيت، ذكر فيها سيرة وحال النبي ﷺ من مولده إلى وفاته، في أبيات على بحر الرجز ولـذا سـميت الأرجـوزة، وقـَام بشـرحها فضيلة الدكتور محمـد سـعيد بكـر فـي كتـاب تحـت عنـوان (القيـم النبويـة فـي الأرجوزة الميئية) في أربعة عشر لقاء في أكاديمية أنصار النبي 🎕.

#### اضفط هنا للاشتراك في الدورة

اعات المحاضرة 🎁 5 ساعات 🖳

#### اضفط هنا للاشتراك في الدورة

دورة قواعد الإدارة النبويـة يقدمهـا فضيلـة الدكتـور محمـد سميد بكر ، يتناول فيها كيف كانت إدارة النبى ﷺ في التخطيط والتنظيـم، والمتابعـة، والمراقبـة، والتوجيـه، وكيـف تعامـل مع إدارة الأزمات، وإسقاط ذلـك على واقـع الإدارة الحديثـة وآليـة تفعيـل هـذه القواعـد فـي وقتنـا الحاضر، وذلـك فـي عشـر محاضرات.





🖳 10 محاضرات







دورة علمية تأصيلية في فقه الجهاد وأحكامه في الشريعة الإسلامية، قدمها فضيلة الدكتور عبد الحي يوسف، تناول فيها تعريف الجهاد وأنواعه ومراتبه ومراحل تشريعه، ثم استفاض الشيخ في التفصيل في مسائل الباب وبيان أحكامها وأدلتها وإنزال ذلك على واقع الجهاد في فلسطين.



### سلسلة

استعراض لوقائع السيرة النبوية التي نحتاجها في واقعنا المعاصر















الشيخ د. محمد الصفير

رئيس الهيئة العالمية لأنصار النبى على





سلسلة شرح



بتعريف حقوق المصطفى

وقفات مع الكتاب الأفخر الأشهر للقاضى عياض، للتعريف بحقوق النبي ﷺ والواجب على أمته نحوه.

ً سلسلة شرح كتاب الشفا

كتاب

بعدة لفات



•



•







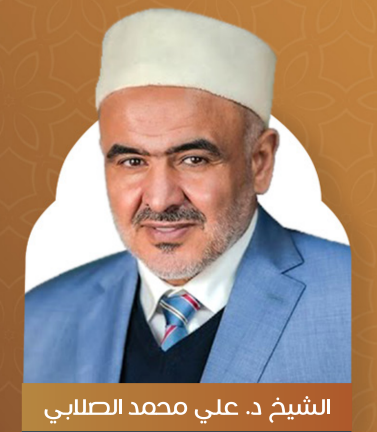












# الزيور البرية

التعليق على الأرجــوزة العيئية فــي ذكــر حــال أشــرف البرية لابـــــن أبـــــي الـــعـــز الـحـنـفــي





تعليق الشيخ: مختار بن العربي

عضو مجلس أمناء الهيئة العالمية لأنصار النبى ﷺ



# ريا المرابعة المرابعة

### للإمام النووي

زبدة أحاديث السنة النبوية كما جمعها الإمام الكبير محيي الدين شرف النووي

> رابط الكتاب المسموع يمكنك تحميله كتطبيق على الهاتف من هنا

بصوت الدكتور: بسام صهيوني

عضو مجلس الأمناء للهيئة العالمية لأنصار النبي ﷺ







# خلاصة

# قصة فلسطين







محمد الهامي

# ﴿قَدْ أَبُلَغُواْ رِسَالَتِ رَبِّهِمْ



### من تراث العلماء والدعاة والشهداء الراحلين

| 170 | مضى ربيع القلوب فهل ترك فيها أثره؟ أحمد حسن الزيات | في أهمية بيان الأحاديث الضعيفة والموضوعة فضيلة الشيخ أبي إسحاق الحويني | 187 |
|-----|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-----|
| 171 | بين معاني العيد وذكريات شوال<br>الأستاذ حسن جاد    | محنة الشيخ الحويني<br>فضيلة الشيخ أبي إسحاق الحويني                    | 108 |
| 144 | <b>وما ذنب فلسطين؟</b><br>الشاعر حليم دموس         | المعنى السياسي في العيد<br>مصطفى صادق الرافعي                          | 177 |





### الأحاديث الضميفة والموضوعة

قال الله عز وجل لنبيه ﷺ: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴿ [النحل: ٤٤] فصارت السُّنة بهذه الآية -وبغيرها- هي المبينة لما في القرآن مما يلتبس على أفهام الناس، ويعلم كل عارف بالتاريخ كم أدخل الوضاعون على اختلاف مذاهبهم في السنة من الأباطيل والمناكير، بل وشارك في ذلك كثير من الصالحين الذين لم يكن ضبط الحديث من همتهم، فصار الدخن كثيراً.

<sup>\*</sup> المصدر: أبو إسحاق الحويني، مقدمة كتابه: النافلة في الأحاديث الضعيفة والباطلة، الجزء الأول، ط١ (طنطا: دار الصحابة للتراث، ١٩٨٨م)، ص١٢ وما بعدها.

### الطُّلُقِينَ ﴾ العدد ٣٥ | شوال ٦٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

غير أن كثرة الأئمة العارفين بهذا الشأن كان يهون من الخطب، حتى قيل لابن المبارك شيخ الإسلام:

الأحاديث الموضوعة؟! قال: «تعيش لها الجهابذة». وقال الدارقطني يوماً: «يا أهل بغداد! لا يظنن أحدكم أنه يقدر أن يكذب على رسول الله ﷺ وأنا حي». وذلك لسعة دائرة حفظه وإدراكه.

وحده، كالشيخين، ومنهم من كان يجمع الصحيح والضعيف دون الموضوع؛ كأصحاب السنن الأربعة وغيرهم، ومنهم من جمع كل الموضوع؛ كأصحاب السنن الأربعة وغيرهم، ومنهم من جمع كل ما وقع له بإسناد فدونها حفاظاً لها من الضياع، فخلفوا لنا ثروة هائلة، فجزاهم الله خيراً. فدار الزمان، وقبض العلم بقبض العلماء كا في الحديث الصحيح: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلم بقبض العلم أخذ الم يبق عالماً اتخذ الناس رؤوساً جهالاً، فسئلوا، فأفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا».

الم فلما قلّ العارفون بهذا الشأن، تضاعفت المصيبة بعد أن صار الناس -ومنهم مَن يتصدر للتدريس والوعظ - يلوكون هذه الأحاديث الباطلة، والتي لا أصل لها صحيح إطلاقاً، فيعلمونها للناس، ويأخذونهم بلازمها، بل ويعرضون عن الحديث الصحيح -أحيانًا- لأنه يناقض أحد هذه الأحاديث الضعيفة أو الموضوعة. وذلك عن جهل بعدم ثبوتها.

١ ولا ينقض هذا وجود بعض الأحاديث الموضوعة في بعضها كسنن ابن ماجة والترمذي، فالاجتهاد في شروط قبول الرواية يتفاوت، ولعل الموضوع في نظر غيرهم كان ضعيفًا فقط في نقدهم، وهذا هو اللائق بهم لما عُرف من سيرتهم أنهم إذا ذكروا الحديث الموضوع نبهوا عليه. والله أعلم.

٢ أخرجه الشيخان وغيرهما.

ولست أنسى أنني دخلت أصلي الجمعة في أحد المساجد المشهورة، فصعد الخطيب وصار يزمجر ويندد بالذين يهاجمون مشايخ الطرق الصوفية، أصحاب الكرامات، ثم ساق للناس هذه القصة مساق الدليل على صحة دفاعه فقال: خرج أحد المريدين -يقصد شيخه- فاعترضته امرأة في الطريق، فقالت له: إن ابني في الجندية وقد أرسل لي رسالة، فهلا قرأتها عليي؟! فوافق الرجل المريد، وذهب معها إلى البيت، ولا يوجد فيه أحد! فدخلت المرأة بيتاً في دارها، فتزينت، ثم خرجت للرجل وقالت له: هيت لك! وإلا صرختُ ورميتك بالفاحشة! فقال الرجل: لكني أريد أن أذهب إلى الغائط (دورة المياه)! فأذنت له، فدخل ثم صار يدعو الله باسمه الأعظم! فبينما هو كذلك، إذ رأى سُلماً، فنزل عليه إلى الشارع! وذهب إلى شيخه، فقال له: أين كنت يا بني، لقد تأخرت؟! فقال: عرضت لي حاجة، فقال الشيخ: يا بني لا تخجل، أنا الذي نصبت لك السلم! وما أن انتهى الخطيب من هذه الحكاية حتى هاج الناس، وبكى بعضهم من التأثر، وخلع بعضهم العمائم إعجابًا.

ومع بطلان هذه القصة، وما في معناها من المخالفات الشرعية فإن الناس طربوا لها، مع كون الخطيب ساق عدة آيات وأحاديث صحيحة فما اهتز وجدان أحد، فضلاً عن إثارتها لدموعه، والسبب في ذلك شرحه يطول، وقد شرحته في غير هذا الموضع"، فانظر إلى هذا المثال، وألوف مثله يلقيها الواعظون، والمعلمون، فما بالك بغيرهم؟! مما يدل على ضرورة تبصير الناس بهذا المسلك الخطر.

وإذا كان ابن الجوزي رحمه الله وكان يعيش في القرن السادس تمثل لقلة العالمين بفن نقد الأسانيد والمتون بقول القائل:

### وكانوا إذا عُدُّوا قليلاً • فقد صاروا أقل من القليل

٣ في جزء لى في شرح حديث «إن الله لا يقبض العلم ينتزعه انتزاعاً» يسّر الله طبعه.

### الْطَالِيْتِينَ ﴾ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

فما الذي يُقال في زماننا، وقد صار المحسنون لهذا الشأن لا يتجاوزن أصابع اليد الواحدة، إن لم يكن أقل من ذلك؟!

ناصر الدين الألباني

[1] وكان شيخنا، حافظ الوقت، الشيخ الإمام حسنة الأيام ناصر الدين الألباني حفظه الله وأمتع المسلمين بطول حياته، قد بدأ قديماً بنشر مقالات في الأحاديث الضعيفة والموضوعة في مجلة التمدن الإسلامي، ثم جمعها ونُشر منها مجلدان حتى الآن، وقد ذاع كتابه هذا جداً -كسائر كتبه-

وكان عظيم النفع والأثر، لما أحيا به الروح العلمية القوية، التي غابت بموت المحسنين لهذا الفن، حتى يصدق فيه أنه مجدد شباب الحديث في القرن الخامس عشر، لا ينازع في هذا إلا من ينادي على نفسه بما يكره.

والأحاديث التي أذكرها كنت اشترطت ألا يوجد فيها شيء سبقني الشيخ إلى تحقيقه فيما نشر حتى الآن من (السلسلة الضعيفة)٥، وإن كان قد حققه في المجلدات الأخرى، والتي ما صدر شيء منها، وكنت بدأت في تهذيبها وإعادة تحقيقها تحقيقاً مختصراً حتى يلائم المساحة المسموح لي بها في (جريدة النور)، فأهملت الرد التفصيلي على العلل الموجودة في الأحاديث رجاء الاختصار وليس عن غفلة مني، وأهملت أيضا ذكر البديل الصحيح -إلا نادرًا- لنفس العلة السابقة. ثم طلب مني الكتاب للنشر، فدفعت بالمائة حديث الأولى على الاختصار السابق مع إضافة شيء يسير سمح به وقتي، ولعل الله عز وجل يوفقني بعد ذلك في الوفاء بما ألمحت إليه، مع ذكر البديل إن وفقت إلى وجدانه. والله المستعان.

<sup>£</sup> ثم نشر المجلد الثالث، ورأيتُ فيه بعض الأحاديث التي سبق لى تحقيقها، على اعتبار أنها كانت محجوبة قبل ذلك، فلم أحذفها من كتابي، رجاء أن تحصل بها فائدة زائدة، والله الموفق.

٥ إلا ما ند عني، ووقع مني سهواً.



# 👔 ثم إني أنبه إلى أمور.. منها:

🐠 هو أن التحقيق في هذا المجال، يستلزم مناقشة بعض الأئمة من السالفين أو المعاصرين في بعض ما ذهبوا إليه، فلا يقعن في روع أحد أن ذلك هو من الحط عليهم، وعدم ذكرهم بالجميل، فضلاً عن أن يكون اغتياباً لهم، وكان يقال: «اعفُ عن ذي قبر»! فإنا نبرأ إلى الله العظيم من ذلك. وكيف يكون تعقبنا لكبراء شيوخنا، وعلماء سلفنا هو من الطعن عليهم؟ وبهم ذُكرنا، وبشعاع ضيائهم تبصرنا، وباقتفاء واضح رسومهم تميزنا، وبسلوك سبيلهم عن الهمج تحيزنا، وما مثلنا ومثلهم إلا كما ذكر أبو عمرو بن العلاء قال: «ما نحن فيمن مضى إلا كبقل في أصول نخل طوال».



بل من أنعم النظر، وأعمل الفكر، وجد أن بيان ما أهملوا، وتسديد ما أغفلوا، هو غاية الإحسان إليهم. فإن هؤلاء الأئمة يوم وضعوا الكتب، أو تكلموا في العلم إنما كانوا يريدون بيان وجه الحق، فإذا أخطأ الواحد منهم كان هذا نقيض ما أحب وقصد، فالتنبيه على خطئه من أجل إعادة الأمر إلى قصده ومحبوبه واجب على كل من له حق عليه، إذ لم يكن أحد من

هؤلاء الأئمة معصوماً من الزلل، وآمناً من مقارفة الخطل، وإن كان ما يتعقب به عليهم لا يساوي شيئًا في جنب ما أحرزوه من صواب، فشكر الله مسعاهم، وجعل الجنة مأواهم، وألحقنا بهم بواسع إحسانه ومنه.

٦ من مقدمة موضح الأوهام، للخطيب (٥/١).

### اللَّهُ اللَّهُ العدد ٥٥ | شوال ٦٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

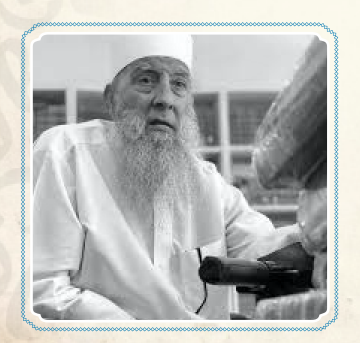


وحسبنا أن نسوق على كل مسألة دليلها العملي، حتى لا نُرمى بسوء القصد، أو بشهوة النقد. وإني على يقين من وقوع الخطأ في بعض ما أذكره. والسبب واضح، لكون المرء غير معصوم، فإن كان السالفون مع علمهم وورعهم وقع منهم بعض الخطأ لهذه العلة، فنحن أحق بذلك منهم، وإنما حدا بي إلى إطالة القول في ذلك أمران:

- الأول: إعذاراً، وحتى لا يتعقب عليّ لإغفاله.
- الثاني: أن بعض إخواننا -جزاه الله خيراً- أنكر عليّ أنني أتعقب بعض كبار الأئمة، وأتخذهم غرضًا ٧، فقال: أين هو من فلان الإمام؟! وصرح بأشياء كرهتها له، مع مسامحتي إياه في قولها، والجواب من وجهين:
- الأول: أننا إذا أخذنا بعض المآخذ على بعض الأئمة، فلا يعني أننا صرنا مثلهم في علمهم فضلاً عن أن نرتفع عليهم؛ لأن الجزئيات في العلم لا تكاد تتناهى، ولو أراد أي عالم في الدنيا ألا يخطئ في شيء من العلم، لمات وعلمه في صدره، فليس إلى العصمة من الخطأ سبيل.
  - الثاني: أن يكون تعقيبي على ضربين:

أ. إما أن أكون مصيبًا في قولي، فما المانع أن يقبل الصواب مني؟!

ب. أن أكون مخطئاً، فعلى المعترض أن يُمين ذلك بالدليل، فليس قويماً، ولا في ميزان العدل كريمًا، أن يقبل القول من إنسان لمجرد أنه قديم، وأن يهتضم حق المصيب لكونه حديثاً. والله در من قال:



٧ أما اتخاذهم غرضًا، فإنى أبرأ إلى الله من ذلك، ولحوم العلماء مسمومة، وقل رجل ولغ في أعراضهم بغير حق إلا هتك الله ستره، وفضحه في خُلقه، نسأل الله السلامة.

قل لمن لا يرى المعاصر شيئًا • • ويرى للأوائل التقديما إن ذاك القديم كان حديثًا • • وهذا الحديث سيبقى قديما

نقول هذا الكلام ونحن والحمد لله من العارفين لأقدار العلماء، وإن بدرت مني عبارة قد تبدو جافة، فإني معتذر عنها، إنما قد يكون ذلك من حظ العلقة التي هي في قلب ابن آدم.

الأمر الثاني: أن الحكم على الأحاديث بما يناسبها إنما نخضع فيه للقوانين العامة التي حددها علماؤنا في علم مصطلح الحديث، مع إعمال النظر والاستفادة من استقراء الأئمة المحسنين لهذا الشأن، ولا مجال لما يسميه بعض الأغمار (النقد عن طريق الكشف)، فإن معنى الأخذ بها أن يصير الباطل حقاً، والحق باطلاً. قال العجلوني في (كشف الخفاء) (١/ ١٠): «وفي الفتوحات المكية للشيخ الأكبر قدس الله سره (!) ما حاصله: فرُب حديث يكون صحيحًا من طريق رواته يحصل لهذا المكاشف أنه غير صحيح، لسؤاله لرسول الله على وضعه ويترك العمل به، وإن عمل به أهل النقل لصحة طريقه، ورُب حديث ترك العمل به لضعف طريقه من أجل وضاع في رواته، يكون صحيحًا في نفس الأمر لسماع المكاشف له من الروح حين إلقائه على رسول الله على رسول الله على المحه.

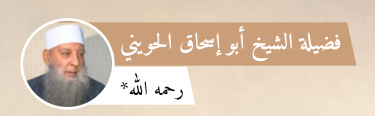
الله قلت: لقد أساء العجلوني جد الإساءة لنفسه وكتابه، أنه نقل هذا الباطل ولم يقدح فيه! وهل في إقراره هذا الكلام إلا هدم لكتابه كله، إذ هو قائم على القواعد المعروفة عند أهل الحديث؟! لقد ظننتُ أن تحت القبة شيخًا! وليس هذا الكلام بأول شيء مرق به ابن عربى على الإسلام وأهله، حتى لقد كفره جماعة من العلماء، وحرموا النظر في كتبه؛ لأن قوله هذا يتمشى مع زعمه أن للشريعة ظاهراً



وباطناً، أما الظاهر فهو لعامة الناس، الذين هم علماء الملة، فلا يرونهم على شيء لا من العلم ولا من التقوى، لأن ذلك لمن أدركوا علم الباطن! وهذا القول ساقط بأدلة كثيرة، ذكرت طرفاً منها في جزء لي سميته: (كشف المخبوء، بثبوت حديث التسمية عند الوضوء) وهو قيد الطبع.

الأمر الثالث: أن ما ذكرته في كتابي إنما هو بحسب ما ظهر لي بعد إعمال القاعدة العلمية، ولا شك أنه قد وقع خلل في بعض ما ذهبت إليه، فأنا لا أؤكد الثقة به، وكل من عثر على حرف منه، أو معنى يجب تغييره فإنى أناشده الله في إصلاحه، وأداء حق النصيحة فيه، وما أبرأ من العثرة والزلة وما أستنكف من الرجوع إلى الصواب عن الغلط، فإن هذا الفن لطيف، وابن آدم إلى العجز، والضعف، والعجلة أقرب، فرحم الله أخاً نظر فيه نظرة تجرد وإنصاف، ودعا لي بظهر الغيب على صواب وفقني الله إليه، واستغفر لى زلاتى الكثيرة فيه.

والله أسأل أن يجعله زادًا لحسن المصير إليه، وعتادًا ليمن القدوم عليه، إنه بكل جميل كفيل، وهو حسبي ونعم الوكيل.





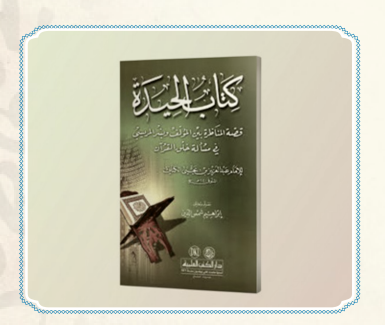
ولعل الناظر فيما علقته على الكتاب يعلم حقيقة اعتقادي، وأنني ولله الحمد على مثل اعتقاد السلف الصالح من الصحابة والتابعين والأئمة المتبوعين كمالك، والثوري، والأوزاعي، والشافعي، وإسحاق بن راهويه، وأحمد بن حنبل وغيرهم من أهل العلم والدين، ومنذ طلبت العلم -منذ أكثر من عشرين عاماً- لم أنتحل بدعة قط بحمد الله، لا في الاعتقاد ولا في العمل، وأرجو أن يحفظني الله تعالى فيما بقي من عمري، حتى ألقاه على التوحيد الخالص.

<sup>\*</sup> من مقدمة تحقيق الشيخ الحويني لكتاب السيوطي: الديباج على صحيح مسلم بن الحجاج، ط1 (الخبر: دار ابن عفان، ١٩٩٦م)، ص٦ وما بعدها.

وإنما قدمت بهذا، لأنَّ هناك من أشاع عني أنني أنتحل مذهب الجهمية في الصفات، فأقول: سميع بلا سمع، وبصير بلا بصرٍ وهكذا، ولم أُبتَلَ بمحنة في حياتي -على ما فيها من محنٍ والحمد لله- بمثل هذه المحنة، ووالله لأن أقدم فتضرب عنقي -لا يقربني ذلك من إثم- أحب إلى من أن أعتقد مذهب الجهمية.

وسأسرد القصة كاملةً ليرى الناس عزَّة الإنصاف، وغربة الحكم بالعدل.

فقد طلب مني صاحبنا الصادقُ الودِّ أبو محمد خالد بن حسين لبني حفظه الله، وهو من الداعين إلى مذهب السلف في مدينة جدة بالمملكة السعودية أن أُلقي دروساً في مصطلح الحديث في مسجد الأنوار بحي الصفا على بعض طلبة العلم هناك، وأجبت طلبته شاكراً إياه، وبعد انتهاء درس أحد الأيام جاءني من يسألني:



ما تقولُ في قول عبد العزيز الكناني في «كتاب الحيدة» وهو يعني ما قاله المأمون لعبد العزيز: أتقولُ: سميع بسمع بصير ببصر؟ فقال عبد العزيز: لا أقول إلا بما في التنزيل، أو كما قال، فقلت للسائل: ما قاله عبد العزيز له وجه، ثم رأيت بعض أهل بلدتي قد جاءوا للسلام علي قائشغلت معهم وانفض المجلس، ونسيتُ الأمر،

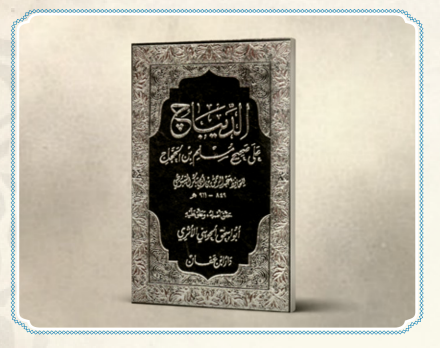
ووقفنا على باب المسجد فترة ليست بالطويلة، ونحن نهم بالانصراف قال لي أبو محمد: إن بعض إخواننا يريد أن يقرأ عليك شيئاً، فظننت أنه يريد أن يقرأ جزءاً أو نحوه، فاعتذرتُ بأنني مجهد، ولعل ذلك يكون في وقت آخر، فاعتذر أبو محمد لذلك الأخ، وركبنا السيارة وانطلقنا إلى منزل أبي محمد، فقال لي: كنت أريد أن تعطي أخانا الفرصة ليقرأ عليك حتى تزول الشبهة من عنده.



#### فقلت له: وأي شبهة تعنى؟

فقال لي: إنه أتى بكتب لشيخ الإسلام ابن تيمية تثبت أن اعتقاد السلف أن الله سميع بسمع بصير ببصر.

فقلت له: ومن يقول بغير ذلك، إن قول القائل: سميع بلا سمع بصير بلا بصر هو عين التعطيل.



فقال لي أبو محمد: إن صاحبنا يقول: إنَّك تقول بذلك، فأحب أن يقرأ عليك. فقلت له: ارجع بنا إلى المسجد. فرجعنا إلى المسجد فلم نجد صاحبنا، قلت له: انطلق بنا إلى منزله. فذهبنا إلى منزله فأخبرونا أنه لم يأت. فرجعنا إلى منزل أبي محمد، واتصلنا بالهاتف، فأخبرونا أنه لم يأت.

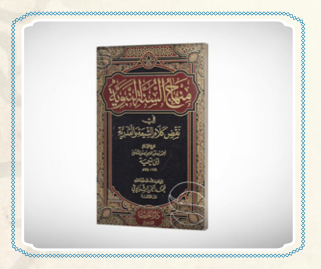
[ ] فقلت لأبي محمد: أخبر صاحبنا أنني أعتقد أن الله سميعٌ بسمع، بصيرٌ ببصرٍ، عليمٌ بعلمٍ، قُدير بقدرةٍ، وذكرتُ له قول عائشة: «سبحان من وسع سمعه الأصوات»، وكذلك حديث أبي موسى مرفوعاً: «حجابه النور، لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره»، ثم قلت لأبي محمد: قد سُئلت الليلة سؤالاً، ظننتُ أن صاحبك هو الذي أرسل من يسأل عنه، فقد جاءني هذا السائل يسألني عن قول عبد العزيز الكناني في (كتاب الحيدة) فقلت له: إن قول عبد العزيز له وجهُ، وانقطع الكلام، فربما التبس على السامع فظنني أقول به، وأنا أوضح لك مرادي لتنقله إلى صاحبك.

الله فقد ذُكر في هذا الكتاب -إن ثبت- أن عبد العزيز الكناني قال للمأمون: يا أمير المؤمنين! لك علي أن أقطعه بنصِّ التنزيل -يعني ابن أبي داود- ثم قال المأمون بعد ذلك: يا عبد العزيز أتقول سميع بسمع بصير ببصر؟ فقال عبد العزيز: يا أمير المؤمنين لا أقول إلا بما في التنزيل.

وليس في التنزيل ما سأل عنه المأمون.

فأصبحت عبارة عبد العزيز محتملة للتعطيل، لكن لا تقضي عليه بذلك، لاحتمال أن يكون له مسلك آخر يستطيع أن يقيم به الحجة.

ويحتمل أنه لو احتج بالأحاديث، اعترض عليه بأنها أحاديث آحاد، ويحتمل أنه تنزل مع الخصم من باب المناظرة، فأقره على قوله ليثبت له فساده، ولا ينبغي أن تؤخذ عقائد الناس من المناظرات لهذا الاحتمال القائم، ولذلك قالوا: «إن لازم المذهب ليس بمذهب».



ومن هنا غلط الغالطون على شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله إذ ظنوا أنه يغض من منصب علي بن أبي طالب، وأنه تكلم عنه بكلام لا يليق في (منهاج السنة النبوية)، وحاشا ابن تيمية أن يصدر منه هذا، وقد صرح بفضل علي وجلالته وسابقته في مواضع شتى من الكتاب، لكن شيخ الإسلام كان يرد على رافضي محترق لا يرى

إثبات فضيلة لعلي بن أبي طالب إلا بالحط على مثل أبي بكر وعمر وطائفة من الصحابة، فكان يأتي بأشياء يعيب بها أبا بكر والصحابة فيرد عليه ابن تيمية قائلاً: لئن جاز أن يعاب أبو بكر بهذا، فلئن يعاب على بكذا وكذا أولى ثم يسرد حجته، فأين غض ابن تيمية من منصب على رضي الله عنه؟

#### الطلبي ) العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م





الم وحاصل الكلام إنني وجهت كلام عبد العزيز بما يتلاءم مع بقية عقيدته، وهذا هو الواجب، إذا أتاك لفظ مشترك عن أحد، فتحمله على اعتقاد قائله، فلو قرأت في كلام شيخ الإسلام ابن تيمية مثلاً: «إن الله في جهة» فينبغي حمل كلامه على أن الله في السماء، لا على الجسمية.

وانقضى ذلك اليوم، وأنا لا أشعر بالشر، فمضى يومان، وإذا بأبي محمد يخبرني أن صاحبنا اتصل بشيخنا الألباني حفظه الله وسأله: ما تقول فيمن يقول: إن الله سميع بلا سمع، بصير بلا بصر؟ فقال شيخنا: «هذا جهميّ ضالّ». واتصل صاحبنا بشيوخ المدينة مثل الشيخ محمد أمان الجامي، والشيخ فالح بن نافع الحربي، وبعض طلبة العلم هناك يخبرهم أن أبا إسحاق الحويني يقول: إن الله سميع بلا سمعٍ بصير بلا بصرٍ. وبدأوا يكلمون طلبة العلم في أماكن شتى، يحتسبون الأجر عند الله بفضيحة أخيهم في الله!

وزرت المدينة النبوية في هذه الأيام وأنا لا أشعر بشيء، فكان ممن زرته في بيته: الشيخ فالح بن نافع الحربي حفظه الله، واستقبلني هاشاً باشاً، وتكلمنا في مسائل شتى أذكر منها ما ذكره الشافعي رحمه الله في بعض مناظراته: «إذا تطرق إلى الدليل الاحتمال سقط به الاستدلال»، وما هو ضابط الاحتمال الذي عناه الشافعي، إذ كل دليل يمكن أن يطرقه الاحتمال، وأمضينا الليلة، ولم أشعر منه بأدنى تغير، ولما ذهبت إلى الفندق جاءني بعض إخواننا وسألنى عن حقيقة ما يُشاع عنى أنني أقول: إن الله سميع بلا سمع، بصير بلا

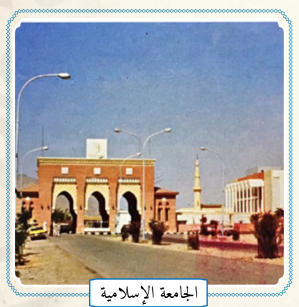
# [الطُّلُبِينَيُّ ] العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

بصر؟ فكذبت القول وشرحت الأمر على نحو ما ذكرت، فقال لي: إن فلاناً اتصل بي وأخبرني بذلك، واتصل بالشيخ محمد أمان والشيخ فالح وغيرهم يخبرهم بمقالتك، وقال لي: الحق بهؤلاء وأخبرهم حقيقة اعتقادك.

فعجبت أشد العجب، وقلت في نفسي: لماذا لم يفاتحني الشيخ فالح في هذا الأمر؟ ودارت بي الظنون فقلتُ: لعله لم يصدق؟ أو لعله كره أن يستقبلني بمثل هذا الكلام لضيافته إياي؟ أو لعله.... إلى آخر هذه الخطرات.

[1] ولما أصبحتُ قلتُ لأبي محمدٍ وكان يصحبني في هذه الرحلة: أريد أن ألقى المشايخ. وخرجنا إلى الجامعة الإسلامية، فلقيت الشيخ فالح الحربي في مكتبة البخاري فسألته عما بلغه عني ولماذا لم يفاتحني؟ فقال لي: شعرت كأن هناك خطأ في النقل. ثم سألني عن حقيقة قولي، فشرحته على نحو ما حكيت آنفًا.

> فقال لي: لست وحدك الذي علقت على قول عبد العزيز الكاني بهذا القول، فقد قاله أيضًا الدكتور الفقيمي، ثم نادى موظفاً في المكتبة وقال له: ائتني بكتاب (الحيدة) الطبعة الجديدة، وما كنت رأيتها فجيء بها فقرأ عليّ تعليق الدكتور الفقيهي الذي كاد أن يطابق قولي، فطلبت من الشيخ فالح أن يبلغ الشيخ (محمد أمان) بحقيقة الأمر، وأن يدفع عنى إذا بلغه شيء فوعدني خيراً.



🕸 ثم رجعتُ إلى مصر، وعدتُ إلى المملكة بعد عدة أشهر فإذا الخبرُ انتشر في أرجاء المملكة، فلست ألقى فرداً أو طائفة إلا سألني عن حقيقة ما يشاع عني، فأشرح لهم الأمر، ووالله ما لقيت أحداً سألني عن هذا الأمر إلا قال لي: دفعنا عنك قبل أن نسمع منك لأننا نعلم عقيدتك من كتاباتك ودروسك. ووالله ما لقيتُ أحدًا فاتهمني قط. فلله الحمد على ما أنعم.

فقلتُ لأبي محمد: ألم تخبر صاحبك عن حقيقة قولي؟ ولماذا أشاع الأمر وهو خلاف الواقع؟

الله فكى لي أبو محمدٍ مآسي، وأن صاحبنا أصرَّ على قوله، وقال: إنْ يرجع أبو إسحاق عن قوله أرجع عن قولي! فقال له أبو محمد: كيف والرجل لم يقل شيئًا وقد أخبرتك بقوله؟ فقال له صاحبنا: يقول: أنا أخطأتُ ورجعتُ وحينئذٍ أرجع عن قولي!

قال أبو محمد: واستشهد الرجل بأنني قلت هذا الكلام في حج (١٤١٠) أمام صاحبنا أبي الحارث على حسن الحلبي حفظه الله تعالى.

قال أبو محمد: فسألت أبا الحارث فقال: لم يحدث شيءً من هذا.

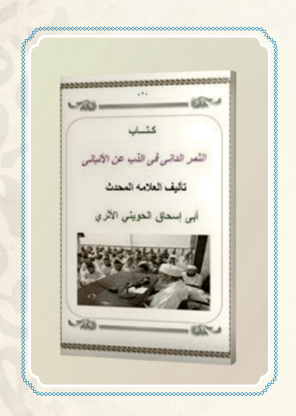
ووصل أمري إلى اليمن! فأرسل لي بعض إخواننا هناك يناشدني أن أسجل شريطاً أذكر فيه حقيقة الأمر، ويتولوا توزيعه على الناس.



قال في رسالته: مع اعتقاده بطلان الشبهة أصلاً، لكن الكلام مني يقطع دابر الشبهة، ولم أجبه حتى لا يتسع الخرق، وكانت (حرب الأشرطة) على أشدها آنذاك.

ثم انتهى الأمر أن قطع أبو محمد علاقته بصاحبنا وأشياعه، لِما تبيّن له من ظلمهم، أسأل الله أن يصل ما وهي من حبالهم.

كُنت أقول لأبي محمدٍ: هب أنني أخطأت جزماً في هذا الأمر، أفليس من حقوق الأخوّة أن يترفقوا بي وكنت أقول لأبي محمدٍ: هب أنني أخطأت جزماً في هذا الأمر، أفليس من حقوق الأخوّة أليّا، حتى إذا ناظروني وأصررتُ على خطئي أشاعوا ذلك عني؟ أليس هذا أدنى حقوق الأخوّة، وهم يعلمون أنني بحمد الله على عقيدة السلف، إلّا في هذه بزعمهم؟



وقال في بعض من لقيني: دفعنا عنك بأنك تلميذ الألباني، ولا يوجد في تلاميذه مبتدعة، وصدق والله، فإن تلاميذ هذا الشيخ المبارك على اعتقاد السلف، وقد نفع الله به سائر طلاب العلم في الدنيا، فقل أن تجد أحداً له مساس بالعلم إلا وللشيخ فضل عليه دقّ أو جلّ ، فاللهم متعنا بطول حياته واختم له بالحسني، وقد ذكرت فضل الشيخ وأثره في كتابي (الثمر الداني في الذب عن الألباني) وهو في ثلاثة مجلدات، تم منه الجزء الحاص بترجمته، وبقية الكتاب محاكمة بين الشيخ ومعارضيه في مسائل الحديث والفقه.

هذا: وإني لأرجو أن يرجع إخواننا الذين أشاعوا عني هذا القول المغلوط إلى جادة الحقّ بعد هذا البيان، والله أسألُ أن يديم توفيقهم، وأن يقيهم من عثرات اللسان، وقبح اعتقاد الجنان، وقد أحللت كل من تكلّم فيّ قبل هذا البيان، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

والحمد لله أولاً وآخراً ظاهراً وباطناً.



# المعنى السياسي في العيد

الم ما أشد حاجتنا -نحن المسلمين- إلى أن نفهم أعيادنا فهمًا جديدًا، نتلقاها به ونأخذها من ناحيته، فتجيء أيامًا سعيدة عاملة، تنبه فينا أوصافها القوية، وتجدد نفوسنا بمعانيها، لا كما تجيء الآن كالحة عاطلة ممسوحة من المعنى، أكبر عملها تجديد الثياب، وتحديد الفراغ، وزيادة ابتسامة على النفاق.

فالعيد إنما هو المعنى الذي يكون في اليوم لا اليوم نفسه، وكما يفهم الناس هذا المعنى يتلقون هذا اليوم، وكان العيد في الإسلام هو عيد الفكرة العابدة، فأصبح عيد الفكرة العابثة، وكانت عبادة الفكرة جمعها الأمة في إرادة واحدة على حقيقة عملية، فأصبح عبث الفكرة جمعها الأمة على تقليد بغير

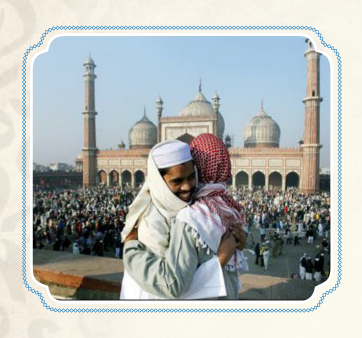


\* مصطفى صادق الرافعي، وحي القلم، ط١ (بيروت: دار الكتب العلمية، ٢٠٠٠م)، ص٣٠، ٣٠.

### [الطُّلُبِينَيُّ ] العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



💋 كان العيد إثبات الأمة وجودها الروحاني في أجمل معانيه، فأصبح إثبات الأمة وجودها الحيواني في أكثر معانيه؛ وكان يوم استرواح من جِدِّها، فعاد يوم استراحة الضعف من ذله؛ وكان يوم المبدأ، فرجع يوم المادة!



- ليس العيد إلا إشعار هذه الأمة بأن فيها قوة تغيير الأيام، لا إشعارها بأن الأيام تتغير، وليس العيد للأمة إلا يومًا تعرض فيه جمال نظامها الاجتماعي، فيكون يوم الشعور الواحد في نفوس الجميع، والكلمة الواحدة في ألسنة الجميع؛ يوم الشعور بالقدرة على تغيير الأيام، لا القدرة على تغيير الثياب، كأنما العيد هو استراحة الأسلحة يومًا في شعبها الحربي.
- وليس العيد إلا تعليم الأمة كيف تتسع روح الجوار وتمتد، حتى يرجع البلد العظيم وكأنه لأهله دار واحدة يتحقق فيها الإخاء بمعناه العملي، وتظهر فضيلة الإخلاص مستعلنة للجميع، ويُهدي الناس بعضهم إلى بعض هدايا القلوب المخلصة المحبة؛ وكأنما العيد هو إطلاق روح الأسرة الواحدة في الأمة كلها.
- وليس العيد إلا إظهار الذاتية الجميلة للشعب مهزوزة من نشاط الحياة؛ وإلا ذاتية للأمم الضعيفة؛ ولا نشاط للأمم المستعبدة. فالعيد صوت القوة يهتف بالأمة: اخرجي يوم أفراحك، اخرجي يومًا كأيام النصر!
- وليس العيد إلا إبراز الكتلة الاجتماعية للأمة متميزة بطابعها الشعبي، مفصولة من الأجانب، لابسة من عمل أيديها، معلنة بعيدها استقلالين في وجودها وصناعتها، ظاهرة بقوتين في إيمانها وطبيعتها، مبتهجة بفرحين في دورها وأسواقها؛ فكأن العيد يوم يفرح الشعب كله بخصائصه.

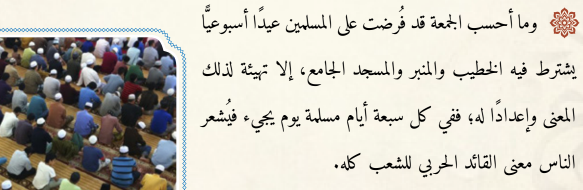
### كَ الْمُعْلِينِينَ ﴾ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



- وليس العيد إلا التقاء الكبار والصغار في معنى الفرح بالحياة الناجحة المتقدمة في طريقها، وترك الصغار يلقون درسهم الطبيعي في حماسة الفرح والبهجة، ويعلِّمون كبارهم كيف توضع المعاني في بعض الألفاظ التي فَرَغَتْ عندهم من معانيها، ويُبصّرونهم كيف ينبغي أن تعمل الصفات الإنسانية في الجموع عمل الحليف لحليفه، لا عمل المنابذ لمنابذه؛ فالعيد يوم تسلط العنصر الحي على نفسية الشعب.
- وليس العيد إلا تعليم الأمة كيف توجه بقوتها حركة الزمن إلى معنى واحد كلما شاءت؛ فقد وضع لها الدين هذه القاعدة لتُخرِّج عليها الأمثلة، فتجعل للوطن عيدًا ماليًّا اقتصاديًّا تبتسم فيه الدراهم بعضها إلى بعض، وتخترع للصناعة عيدها، وتوجد للعلم عيده، وتبتدع للفن مجالَي زينته، وبالجملة تنشئ لنفسها أيامًا تعمل عمل القواد العسكريين في قيادة الشعب، يقوده كل يوم منها إلى معنى من معاني النصر.

الله هذه المعاني السياسية القوية هي التي من أجلها فُرض العيد ميراثًا دهريًّا في الإسلام، ليستخرج أهل كل زمن من معاني زمنهم فيضيفوا إلى المثال أمثلة مما يبدعه نشاط الأمة، ويحققه خيالها، وتقتضيه مصالحها.





فيهم أرواح المدافع، لا رجال في أيديهم سيوف من خشب.



# مضى ربيع القلوب فهل ترك فيها أثره؟

مضى ربيع القلوب كما يمضي نيسان ربيع الطبيعة، وإذا كان نيسان يخلف من ورائه في الأرض الخصب والنماء والكلأ والنضارة، فيرتع في خيره الإنسان والحيوان سائر العام كله، فهل يعيش المسلمون بعد رمضان على زاد من تقواه وعدة من قواه وذخيرة من بره تعصمهم من نزوات النفس وشهوات الجسد بقية عامهم إلى أن يعود؟

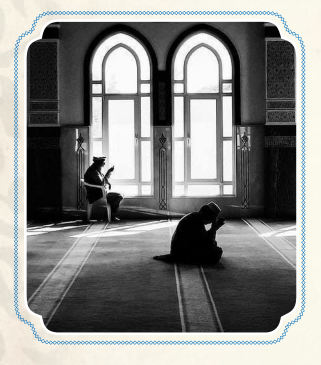


### أَوْلُوْلُونِينَ ﴾ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

المنهوم من حكمة الصوم في شريعة الله أن يكون هذا، ولكن الواقع أن رمضان كان في حياة أكثر الناس ثلاثين عيداً تبتدي بليلة الهلال وتنتهي بيوم الفطر، تمتعوا فيها بملذات الحس ومسرات النفس، فتفننوا في الطعام والشراب، وتدفقوا في اللهو والأنس، حتى إذا خرجوا منه إلى شوال خرجوا من الواحة إلى الصحراء، ومن الهداية إلى التيه، لا يملكون الزاد الذي يبلغهم الأمن، ولا يجدون الدليل الذي يجنبهم الضلال.

#### لذلك كان المسلمون في توديع رمضان جد مختلفين:

فهنهم المتقون والقرويون والذين لم تقسُ قلوبهم على جفاف المادية وكلِب العيش، وهؤلاء يودعونه وعلى وجوههم غشاوة من الأسى، على بركات تريد أن تنقضي، وخيرات توشك أن تنقطع، كأنما يعتقدون أن باب السماء في غيره مغلق، وأن وجه الأرض من بعد ربيعه جديب، فإذا بدأ الربع الأخير منه ظهر الحزن عليه صادقاً في الوجوه ناطقاً على الأفواه؛ إذ يتمثلونه محتضراً



يقاسي غصص الموت، فيتفجع عليه الصائمون في البيوت، والمصلون في المساجد، والمؤذنون فوق المآذن، والمسحرون على الأبواب، وكلهم يقولون سراً وجهراً: لا أوحش الله منك يا شهر البر والذكر والفكر والرجاء.

ومنهم الخُلعاء والمُجان والذين في قلوبهم مرض وفي إيمانهم ضعف. وهؤلاء يودعون في رمضان قيداً ثقيلاً علّهم عن الشهوات الحسيسة، فهم يفرحون لوداعه فرح السجين إذا أُطلق والمحروم إذا نال، ومن هؤلاء أكثر الشعراء، وتمردهم على رمضان معروف، وابتهاجهم بشوال مأثور، فمن قول الفرزدق:

فإن شال شوال نشل في أكفنا • • كؤوساً تعادي العقل حين تسالمه إلى قول ابن المعتز:

أهلاً بفطر قد أتاك هلاله •• فالآن فاغدُ إلى المُدام وبكّرِ إلى قول شوقي :

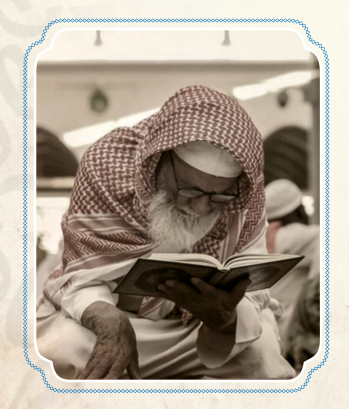
رمضان ولَّى، هاتِها يا ساقي 🐞 مشتاقة تسعى إلى مشتاقِ

ولا أحب أن أخوض في حماقات هؤلاء المجان فإنهم ليسوا من رمضان ولا من أهله، إنما أسوق حديثي إليكم أيها الذين صاموه بالتقوى، وقاموه بالإخلاص، وودعوه بالحسرات، وشيعوه بالدموع، وأبدؤه بهذه الأسئلة:

هل أنتم يوم ودعتموه خير منكم يوم استقبلتموه؟

هل تشعرون بعد أن أديتم فريضة هذا الركن الشديد من أركان الإسلام أن نفوسكم أصبحت أطهر، وأن أخلاقكم صارت أكرم، وأن أهواءكم غدت أرفع؟

وهل تحسون أثر أولئك كله في دنياكم الخاصة والعامة، فأنتم اليوم أشد قرباً من الله وأوثق صلة بالناس وأطيب نفساً بالحياة؟



### اللَّهُ اللَّهُ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

الله الله الله الله الأسئلة ثم أجيبوا عنها، وأنا واثق من أن أجوبتكم ستكون بالإيجاب وإلا لما حزنتم على الفاحدة على الفحاء رمضان، وأسفتم لانقطاع الخير فيه، فإن المرء لا يحزن إلا على عزيز، ولا يأسف إلا على نافع.

فلماذا إذن لا تجعلون سائر الأشهر كشهر رمضان؟ لماذا لا تستمرون في الصيام عن ظاهر الإثم وباطنه فتغلوا أيديكم عن الأذى، وتصونوا ألسنتكم عن الكذب، وتطهروا أفئدتكم من الفحش، وتنزهوا مكاسبكم عن الحرام، وتبرئوا أعمالكم من الغش، وقد جربتم ذلك في رمضان فنفعت التجربة وحسنت العاقبة؟

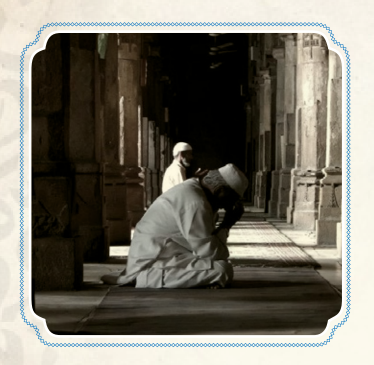


- النفقة في القهوة لتوسعوا النفقة في القهوة لتوسعوا النفقة في البيت؟ وتقتصدون قليلاً في الأنس بالأصدقاء، لتوفروا كثيراً من الأنس بالأسرة وقد فعلتم ذلك في رمضان فاعتدلت الحال وطابت المعيشة؟
- هذا السكير الذي استطاع أن يهجر الخمر ثلاثين يوماً وثلاثين ليلة، فزكا قلبه، وامتلا جيبه، وصح بدنه، لماذا لا يواصل العيش بعد رمضان على هذا المنهاج، وقد علم بالاختبار أن هذا الهجر قد نفعه ولم يضره، وتيسر له ولم يتعسر عليه؟
- وهذا المدخن الذي ترك التدخين ثلاثين يوماً فأراح صدره، وسكن أعصابه، وقوّى شهيته، لماذا لا يستمر صائماً عنه ليله ونهاره، وقد رأى أن في طاقته الاستغناء عنه والحياة بدونه؟

### الصَّالِيِّينَ ﴾ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

- وهذا القوي الذي كان وهو صائم يمر باللغو كريماً، فيقابل الذنب بالمغفرة، والسيئة بالحسنة، والقطيعة بالصلة، فوصل السلام بين قلبه والأمن، وقرب الوئام بين نفسه والسعادة، لماذا لا يحرص على هذا الخلق وهو مفطر بعد ما جني من خيره في أربعة أسابيع ما لم يجنِه من غيره في العام كله؟
- وهذا التاجر الذي راضه الصوم على أن يقف نفسه عند حدود الله في التجارة، فلم يطفف الكيل ولم يخسر الميزان ولم يقارف الاحتكار ولم يغش البضاعة ولم يرفع السعر، ثم تحقق من جدوى ذلك عليه في رضا ربه وراحة ضميره ومصلحة وطنه، لماذا لا يلزم نفسه ذلك في كل وقت بعد أن استمرأ طعم الحلال وأدرك لذة الحق؟
- وهذا الغنى الذي ذاق في رمضان ألم الجوع، وكابد مشقة الحرمان، ثم استطاع بالصدقة أن يخفف عناء الفقر عن فقير، ويدفع شر الحاجة عن محتاج، لماذا لا يشعر دائمًا أن الجوع بعد رمضان باق، وأن العوز في أكثر الناس قائم، وأن للسائل والمحروم حقاً لا يتقيد أداؤه بيوم، ولا يتخصص قضاؤه بصوم؟
- وهذا الموظف الذي عوَّد أنامله طوال رمضان أن تساقط حبات المسبحة ليسبح، وأن تبسط سجادة الصلاة في أوقاتها ليصلي، فنسى أن يمد عينيه إلى جيب المواطن ليرتشى أو يديه إلى خزانة الدولة ليختلس، وذكر أنه إنسان كمله الله بالعقل وجمَّله بالخُلُق وهذَّبه بالضمير، لمَ لا يذكر في شوال أن أنامله التي تمسك القلم وهو مفطر كانت تمسك المسبحة وهو صائم، وأن ربه الذي كان يخشاه في رمضان لا تأخذه سِنة ولا نوم في سائر الأشهر؟

### [الطالقية] العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

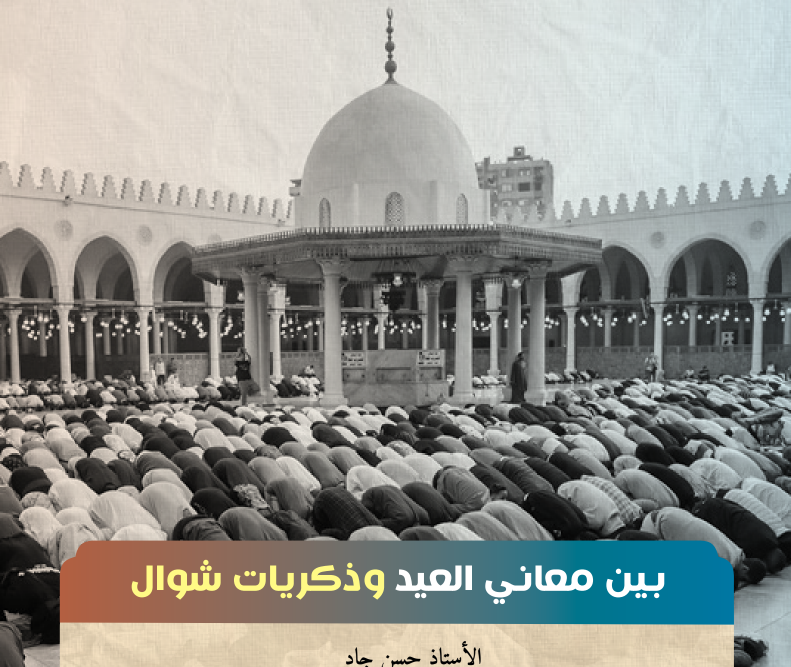


إن رمضان سنة لا شهر، وذخيرة لا نفقة، ومصحة لا ملهى، ورياضة لا متاع، نروض فيه أنفسنا على الخير لتمرن عليه، و نعالجها به من الشر لتبرأ منه، وليس الغرض من علاج النفس والجسم فيه أن ينقضي أثره الطيب بانقضائه، فإن ذلك يخالف حِكمة الشارع من الصوم، ويناقض منطق الأشياء في الواقع، فإن المريض الذي يطلب العافية في مدينة من مدن المياه الطبية لا يطلبها

للمدة التي يقضيها في المصحة، وإنما يطلبها لتكون عماداً قوياً لما وهن من جسمه، وزادا صحياً لما بقي من عمره، وما أبعد المسلم عن الإسلام إذا اعتقد أن الصلاة لا تنهاه عن الفحشاء والمنكر إلا وهو في المسجد، وأن الصوم لا يعصمه من اللغو والأذى إلا وهو في رمضان، وأن الصدقة لا تطهره ولا تزكيه إلا وهو في العيد!

الم خذوا إذن من ربيع القلب ما تأخذه الأرض من ربيع الطبيعة. خذوا لعبوس حياتكم من طلاقته، ولسموم طبيعتكم من طراءته، ولجدب دنياكم من خصوبته، ولاضطراب عيشكم من سكينته، ولاعوجاج سلوككم من استقامته، ولميوعة مجتمعكم من صلابته، ولشتات كلمتكم من وحدته. وذلكم هو الزاد الإلهي الذي تخرجون به من رمضان لغذاء القلب والروح، وخدمة الوطن والأمة، وعدة العمل والجهاد.

وبهذه النية وهذه العزيمة تكونون خُلقاء أن تهنئوا بحزنكم في وداع شهر الصوم، وبفرحكم في استقبال عيد الفطر. فإن الحزن على رمضان تقوى وبر، لأنه حزن على خير مضى وأُنس فات، وإن الفرح بالعيد عبادة وشكر، لأنه فرح ببشرى نزول الوحي وذكرى يوم بدر.



الأستاذ حسن جاد رحمه الله

الله كل عبادة صحيحة يمتد تأثيرها إلى ما بعد وقتها من سائر الأوقات، وتنعكس آثارها على سلوك صاحبها في كل حين. والعبادة التي ينتهي أثرها بانتهاء وقتها عبادة ناقصة لم تؤدّ على وجهها الصحيح الذي ينبغي أن تؤدّى عليه.

وشهر شوال يجيء بعد عبادة الصوم في رمضان، وقد راض الصائم نفسه فيه على: الصبر والعزيمة، والعفة والفضيلة، وعودها القدرة على كبح جماح شهواتها، وقتل سعار نزواتها، وألزمها أدب الظاهر والباطن، وحسن مراقبة الله في السر والعلن. فإذا صح ذلك منه في رمضان فحريّ به

<sup>\*</sup> مجلة الأزهر، الجزء الثامن، السنة التاسعة والثلاثون، شوال ١٣٨٧هـ = يناير ١٩٦٨م.

# [الطُّلِّينَيُّ ] العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

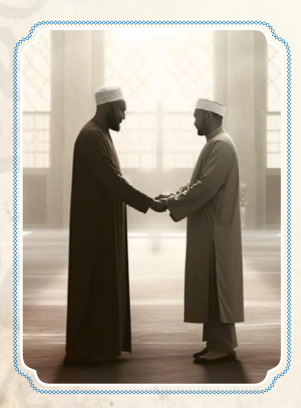
أن ينسحب على شوال وما بعده من الشهور ما تعوده من إخلاص، وما استقام له من خُلق، وما تطبع به من الصبر والعزم، وما غرسه الصوم في نفسه من تقوى ومراقبة، وإحساس بالمحرومين.

فأول ما يوحي به شوال أنه التجربة الأولى التي تواجه الصائم بعد رمضان، والمرآة التي تعكس حقيقة صيامه، وإن صحيحاً أو باطلاً، فمن لم يختلف سلوكه فيه عن رمضان، فهو الصائم الحق الذي أدى الفريضة خير أداء، لأن الصوم هو الشحنة الروحية السنوية التي يتزود بها العبد لسائر شهور العام.

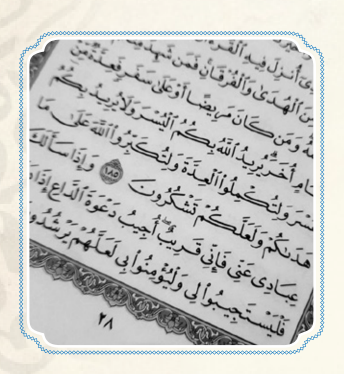
فن لم يتزود بهذه التعبئة لم يُجدِه صومه، ولا حاجه لله به. فالله الذي يُعبَد في رمضان هو الذي يُعبد في شوال، وخسر أولئك الذين يطلقون العنان لشهواتهم بعد انتهاء رمضان، كأنما نشطوا من عقال! وكأن السلوك المستقيم له زمن معين، فهم يرددون مع الشاعر:

#### رمضان ولى هاتِها يا ساقي .. مشتاقة تسعى إلى مشتاق

العبد بعد شهر الصيام، كانت غرته عيداً للمسلمين، ينعمون العبد بعد شهر الصيام، كانت غرته عيداً للمسلمين، ينعمون فيه بما أفاء الله عليهم من نعمه السابغة، ورضاه العميم، جزاءً لما أخلصوا له في الصوم، واستجابوا لما فرضه عليهم، وهو عيد المخلصين الذين أحسنوا عبادة الصوم، واصطحبوا آثارها في شوال، فهم يتصدقون على المحرومين في هذا اليوم، ويتبادلون التهنئات، ويتتناولون الزيارات، ويصلون الأرحام، ويعطفون على الأيتام، ويتطهرون من أدران البغض والحصام، ويشكرون الله على ما هداهم.



وليست مظاهر العيد بعد ذلك إلا رموزاً لأسمى المعاني، وإشارات لأشرف الأهداف، وتوجيهات لعزة المسلمين؛ فمن وراء تطهير الجسوم من الدنس المادي يجب أن تنطهر النفوس من رجسها المعنوي؛ وقبل أن نجدد الثياب علينا أن نجدد العهد والميثاق، والنوايا والأخلاق.



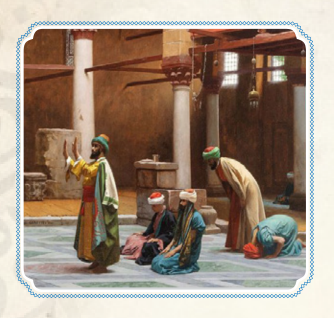
وحين تنطلق مع أضواء الفجر الأول من شوال أصوات المسلمين في كل بقاع الأرض، مجلجلة بنشيد واحد يهز أركان الدنيا، وتتجاوب به آفاق الوجود، نشيد العزة والقوة والنصر: الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله وحده، صدق وعده، ونصر عبده، وأعز جنده، وهزم الأحزاب وحده، حين يجتمع المسلمون على هذا النشيد، ويصطفون في صلاة العيد، نرى ما يوجههم إلى وحدة العقيدة والمبدأ، ووحدة الكلمة

والوسيلة، ووحدة الغاية والهدف، ووحدة الصف والجماعة، حتى يكونوا قوة على أعدائهم، ويداً على من سواهم، ولتكون كلمتهم هي العليا، ولتكون لهم السيادة في الأرض، والعزة في الوطن، والحرية في الحياة..

[1] والعرب والمسلمون اليوم أحوج ما يكونون إلى هذه المعانى، ليستعيدوا مجدهم، ويستنقذوا أوطانهم، ويستردوا ما تنقصه الأعداء من أطراف أرضهم، وليكونوا جديرين بما وعده الله من النصر لعباده الذين اعتصموا بحبله جميعاً، ولم يتفرقوا.

ومن دلائل استدامة السلوك في رمضان أن التعبد بالصوم لا ينقطع بعده، بل يظل مظهراً من مظاهر الطاعة والاستقامة، فقد شرعت السنة إثباع رمضان بأيام من شوال، وورد أن الصائم بعد رمضان كالكار بعد الفار.

### اَ اَلْمُنْكِينَ } العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



على أن شهر شوال أول أشهر الحج، وكأنما كان رمضان شهر التهيئة والإعداد لهذه الفريضة، ففيه تخلية للنفوس من شهواتها، وتصفية للأرواح من كثافتها، وتجلية للقلوب من أصداءها، وهجرة من مفاتن الدنيا وملاذها، للهجرة إلى بيت الله وقد استعدت النفوس للتجلية بعد التخلية، وأصبحت قابلة لأن تكون محلاً للتجلي الإلهي والإشراق الرباني، ومشاهدة رب البيت لا البيت نفسه،

وليس العيد في مطلعه إلى جانب ما أشرنا إليه من معانيه، إلا ابتهاجاً بهذا التهيؤ، وفرحاً بهذا الصفاء، واسترواحاً من الحرمان، واستجماماً لاستئناف الرحلة إلى الله، ومتابعة المسير في طريقه.

ولقد كان للجاهليين يومان في كل عام يلعبون فيهما، فقال الرسول ﷺ: «إن الله أبدلكم خيراً منهما، عيد الفطر وعيد الأضحى»؛ والملاحظة أن عيد الفطر بعد فريضة الصوم، وعيد الأضحى بعد فريضة الحج؛ شكراً لله على توفيقه، وابتهاجاً بهذا التوفيق في العبادة.

المرافعي: «إنه على أن العيد هو المعنى الذي يكون في اليوم لا اليوم نفسه، كما يقول مصطفى صادق الرافعي: «إنه جمع الأمة في إرادة واحدة على حقيقة عملية. وإثبات وجودها الروحي في أجل معانيه... إنه استرواح القوة من جدها، وإشعار الأمة بأن فيها قوة تغيير الأيام.. إنه يوم الشعور الواحد في نفوس الجميع، والكلمة الواحدة في ألسنة الجميع.. إنه تعليم الأمة كيف تتسع روح الجوار، وتمتد، حتى يرجع البلد العظيم وكأنه لأهله دار واحدة... إن الأمة تنشىء لنفسها بالأعياد أياماً تعمل عمل القواد العسكريين في قيادة الشعب، يقوده كل يوم منها إلى معنى من معاني النصر».

وفي مقام الحديث عن ذكريات شوال نذكر ما قيل من أن العرب كانوا يتطيرون من عقد الزواج فيه، حتى أبطل الرسول على هذه الطيرة، فتزوج بعائشة رضي الله عنها فيه، قالت: «تزوجني رسول الله على في شوال، وبنى بي في شوال، فأي نسائه كان أحظى عنده مني»؟

وفي السنة الثالثة من الهجرة حدثت نكسة المسلمين في (أُحد)، وكان ذلك في شوال، وما كانت هذه الهزيمة إلا درساً لهم، استفادوا به في تصحيح السلوك، وجمع الصفوف، وتلافي الأخطاء؛ ذلك لأنهم كانوا قد خالفوا عن أمر الرسول عَلَيْهِ، وخرجوا عن طاعة القائد، وشُغلوا عن الله بعرض الدنيا، فامتحنهم ليردهم إليه.

وفي السنة الخامسة، وفي ذلك الشهر نفسه كانت غزوة الخندق، التي صح فيها إخلاص المؤمنين، فصدقوا ما عاهدوا الله عليه، واجتمعت كلمتهم، وخلصت نيتهم، فجابهوا جحافل اليهود والمشركين الذين حاصروهم بالمدينة.



فقد ألب اليهود خارج المدينة قريشاً بمكة والقبائل العربية الأخرى على المسلمين في المدينة، حتى أجلبوا من هؤلاء جميعاً نحو عشرة آلاف، فاضطر المسلمون إلى حفر الخندق بينهم وبين المشركين، والتحصن بالمدنية من دونهم، ولكن دسائس اليهود خارجها استطاعت أن تصل إلى من بقي منهم داخل المدينة، وهم بنو قريظة، حيث نقضوا عهدهم مع الرسول عليه وأصبحوا يهددون ظهور المسلمين.

وهنا زُلزل المؤمنون زلزالاً شديداً، وتحرج موقفهم تحرجاً كبيراً، فأمامهم الأحزاب وخلفهم بنو قريظة.

# [اَنْطَانِيْنِينَ] العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

ولكن الله الذي لا يخلف وعده بالنصر لعباده المؤمنين الصادقين، ردّ غدر بني قريظة في نحورهم، وسلّط على الأحزاب ريحاً قوّضت خيامهم، وكفأت قدورهم، وفرقت شملهم، وردّتهم على أعقابهم غائبين، وأمدّ رسوله على الأحزاب ريحاً قوضت خيامهم، وكفأت من عنده وأيدّهم بنصره، وكفاهم شر القتال، ثم أوحى إلى رسوله أن يؤدب بني قريظة على خيانتهم للعهد، ونقضهم للميثاق، فحاصر المسلمون حصونهم، حتى رضوا بحكم الله من فوق سبع سموات، على لسان سعد بن معاذ الذي قضى بقتل رجالهم، وسبي نسائهم.

وهكذا تطهرت المدينة نهائياً من جميع اليهود، فقد كان بنو قريظة آخر من بقي فيها منهم بعد بني النضير وبني قينقاع.

وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْ كُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ إِذْ جَآءَتُكُمْ جُنُودُ فَأْرُسَلْنَا عَلَيْهُمْ رِيًّا وَجُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا \* إِذْ جَآءُوكُمْ مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ عَلَيْهِمْ رِيًّا وَجُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا \* إِذْ جَآءُوكُمْ مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَاللَّهُمُ وَكُنُودًا لَا أَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَلِكُ ٱبْتُلِي ٱللَّهُ مِنُونَ وَزُلْزِلُواْ وَإِنْ لِللَّهِ الظَّنُونَا \* هُنَالِكَ ٱبْتُلِي ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ وَلَا لَا صَدِياً ﴾ [الأَجراب: ٩-١١].

ثم يقول جل شأنه: ﴿ وَرَدَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيَراً وَكَفَى ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ وَكَانَ ٱللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا \* وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَلهَرُوهُم مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مِن صَيَاصِهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا \* وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَلهَرُوهُم مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مِن صَيَاصِهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزًا \* وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَلهَرُوهُم مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مِن صَياصِهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزًا \* وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَلهُ وَأَوْرَثُكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيكرَهُمْ وَأَمُولُهُمْ وَأَرْضًا لَمْ تَطُوهُا وَكَانَ ٱلللهُ عَلَيْ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢٥-٢٧].

فالله أكبر، ولا إله إلا الله وحده، صدق وعده، ونصر عبده، وأعز جنده، وهزم الأحزاب وحده.



# وما ذنب فلسطين؟

فتاة على جمر الغضا تتقلبُ

تصيح ولا من يستجيب نداءها

وما ذنبها إلا قداسة مهدها

رمتها فأصمتها سهام نوازل

جفاء وإرهاق وسجن مؤبد

وتشريد أحرار وقهر حرائر

أليس لها يا قوم أم ولا أبُ؟

وتدعي بني الدنيا وتبكي وتنحبُ

وما عيبها إلا الرفاء المطنبُ

تساوي بها طفل رضيع وأشيبُ

وظلم وإزهاق ونأي مغربُ

وتقييد أفكار لها الحق مطلبُ

<sup>\*</sup> نشرت في جريدة الإخوان المسلمين، السنة الخامسة، العدد ٣٦، بتاريخ: ٢٦ ذي القعدة ١٣٥٦هـ = ٢٨ يناير ١٩٣٨.

### [الطُّلِّينَيُّ] العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



وترويع سكان ودورٌ تخربُ ثلاثاً بها تشقى البلاد وتجدبُ لمن تشتكي والخصم يقضى ويغصبُ إذن فلتَنُحْ بغداد ولتبكِ يثربُ! ويندب لدى صنعاء من ليس يندبُ على بقعة أعلامها تتغيبُ يغير عليها الغاصبون وتنكبُ وصال عليها الطامع المتغلبُ

وسفك وتقتيل وقذف قنابل وآخر ما تشكوه تقسيم أرضها فياليت شعري والمحكم حاكم أيقسم قطر وهو يمشي لوحدة؟ وتهم من الأردن والنيل أدمع وتبكِ رجال الشرق مثل نسائه على بقعة قدسية نفحاتها أساء إليها الغرب في عقر دارها

وأين أباة العرب للعرب تغضبُ وتبلغها القصد الذي تتطلبُ على عهده وهو (العزيز) المدربُ وحدَّثه عن جرح يسيل ويلهب فلسطين (يا يحيى) بسيفك تُضربُ (لفاروق) إن القدس قلب مخضبُ شقيقتك الثكلى تضام وتشجب

فأين شعوب الشرق ترثي لحالها وأين ملوك الصيد تحمى ذمارها أيرضى أذاها (ابن السعود) وذلها فيا شعر سِر نحو (الحجاز) وناجِه وقل (للإمام) المرتجى يوم مجيئه وان جئت وادى النيل قف خاشعاً وقل وأسرع إلى أرض العراق وقل لها



فذِكرهما من نفحة الطيب أطيبُ وذكر (فتاها) بالحسين وفيصل وجدك ثاو في ثراها أبوك (أيا غازي) حمى القدس حقبة وأن يخضعا للفاتحين فحيبوا وكم حاولوا أن تستلين قناهما حبالة أطماع وناب ومخلبُ فلله من هول السياسة أنها وإن وعدوا (الشرقي) فالبرق خلبُ إذا وعدوا (الغربي) فالبرق صادق تعد الدواهي ثُم تُملى وتُكتبُ حذار بني قومي ففي الغرب عصبة فلا تقربوها فالسياسة عقربُ فإن كاشفتكم بالسياسة خلسة موحدة الغايات للمجد تدأُبُ وكونوا كما تهوى المروءة أمة علیها تری لبنان یحنو ویحدبُ إذا ما أصاب الشام سيل فواجع عواطف أقطار إلى العرب تُنسبُ ففي كل قطر سلك حب تهزه تلفّت نحو الشرق بالذعر مغربُ إذا اتحدت في الشرق منا ممالك وسبعون مليوناً ترجى وترهب تأمل -رعاك الله- والعرب دولة وان طالبت في حقها لا تخيبُ تصون لواء الملك والأمر أمرها ويعنو لها الأعداء والعيش طيبُ فتُحنى لها الهامات والأمن سائد ولو وحدت أقطارها لتهيبوا فلو جمعت آواؤها لتفرقوا ضعيفاً بأرض تستباح وتُنهبُ وما الحق إلا للقوي فلا تكن كما تُتقى أُسد الشرى وهي غيبُ فإن نسور الجو يُخشى قويها

#### الطَّالِيَّةِ ﴾ العدد ٣٥ | شوال ٦٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



يرتلها شعر له الشعر يطربُ إذا راح منها موكب جاء موكبُ لواء سلام حوله تتألبُ (حسينية) بيضاء والبحر موكبُ يعج كما عج العباب ويصخبُ من الأرز شوقاً (بالأمين) ترحبُ وشعب إلى استقلاله تتلهبُ صدى ثورة حمراء بالموج تلعب تمر على صدر العباب وتذهب ولله قصد فی سراب ومأرب سروا ومشوا براً وبحراً وغربوا بلبنان ترنو للزمان وترقبُ كذاك يعيش العبقري المجرب

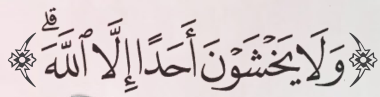
فيا أيها الضيف الجليل تحية إليك وفود المخلصين تقاطرت خرجت من الأقصى إلى الأرز حاملاً على صخرة الإيمان قمت (بهجرة) فخضت خضماً والشراع بلجة يرافقك (الروح الأمين) ونفحة على غارب الأمواج تهفو لموطن وتصغى إلى همس الرياح كأنما وتطلق نحو الأفق في الليل زفرة سريت إلينا والورى تحمد السرى وقبلك موسى والمسيح وأحمد وما زلت موفور الكرامة رابضاً وتحتمل الآلام والثغر باسم

١ مفتى فلسطين الأكبر ضيف لبنان.

# العدد ٥٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



| وفي العرب نفس للعلى تتوثبُ    | •• | بني وطني إن الحياة قصيرة         |
|-------------------------------|----|----------------------------------|
| فبالصبر يدنو كل قاصٍ ويقربُ   | •• | ألا فاصبروا بل صابروا ثم رابطوا  |
| فؤاد جريح موجع يتعذبُ         | •• | أغيثوا فلسطين الشقيقة إنها       |
| تراث جدود من ربى العرب يُسلبُ | •• | أغيثوا فلسطين الشهيدة واحفظوا    |
| دماء تری من صدرها تتصبب       | •• | إليها إليها يا بني الشرق وامسحوا |
| يحن لها من خلف مثواه يعرب     | •• | وهيا انصروها واستعدوا لنجدة      |
| فإن العلى وقف لمن يتغلب       | •• | وكونوا لها قلباً وسيفاً وساعداً  |
| وغيث سلام في فلسطين يسكبُ     | •• | وكونوا لتلك النار برداً ورحمة    |
| حنين لأرض حبها ليس ينضب       | •• | حرام علينا الشعر إن لم يكن به    |
| تنفس صبح أو تألق كوكب         | •• | سنذكرها في السر والجهر كلما      |
| كما عاد (سعيد) والحوادث قلبُ  | •• | غداً سيعود الوفد من أرض (سيشل)   |
| فلا تقنطوا يا قوم فالحق أغلبُ | •• | ومهما دهتكم في الجهاد نوائب      |





#### الصادعون بالحق

🔷 من تراث العلماء والدعاة الأسرى 🔷

مقاصد الكفر في الحرب على الأمة (٢) د. سعد فياض

أبيات في رثاء الحويني د. عمر بن عبد الله المقبل وقفات مع العيد د. سلمان العودة

هذا عيد المسلمين ١٩٠ المنجد

﴿إِن النَّاسُ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ ﴾ (٣/٣) ۱۹۷ الشيخ إبراهيم السكران



# وقفات مع العيد

الأرض من الأمم الكتابية، كاليهود والنصارى، أو غيرها، من الأمم الوثنية لها أعياد؛ وذلك لأن العيد يعود إلى فطرة وطبيعة وجبلة ركبت الغرائز والفطر عليها من أن الناس يجبون أشياءً يتذكرون فيها بعض ما مضى.

ولكن الأمم الكافرة أعيادهم ترتبط بأمور دنيوية، مثل قيام دولة، أو سقوط دولة، أو قيام حاكم أو سقوط حاكم أو زواجه أو تتويجه أو ما أشبه ذلك.



## الليسي العدد ٢٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

وقد يحتفلون بمناسبة أخرى كربيع أو غيره، ولليهود أعياد وللنصارى أعياد، كما هو معروف، فللنصارى مثلاً عيد ميلاد عيسى عليه الصلاة والسلام، وعيد رأس السنة الذي يسمونه الآن بعيد الكريسمس، ومثل عيد الشكر أو عيد العطاء، ويحتفلون به الآن في جميع البلاد الغربية كأمريكا و بريطانيا، وغيرها من البلاد التي ورثت النصرانية وإن لم تكن نصرانية حقيقية.

وكذلك المجوس والفرس لهم أعياد، مثل عيد المهرجان، وعيد النيروز وغيرها.

والرافضة أيضاً لهم أعياد، كعيد الغدير الذي يزعمون أن النبي ﷺ بايع فيه علياً على الخلافة، وبايع فيه الأثمة الاثني عشر من بعده، ولهم فيه مصنفات، حتى إن هناك كتاباً اسمه يوم الغدير يبلغ عشرات المجلدات.



ولما جاء النبي وَالله الله الله الله وجدهم يحتفلون بعيدين، فقال النبي والله والله تعالى قد أبدلكم بهما خيراً منهما: عيد الفطر وعيد الأضحى».

#### ولذلك فليس للمسلمين إلا عيد الفطر وعيد الأضحى. قال الشاعر:

- عيدان عند أولي النهي لا ثالثُ .. لهما لمن يبغي السلامة في غدِ
- الفطر والأضحى وكل زيادة •• فيها خروجٌ عن سبيل محمدٍ

## الطبيعي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

قال ذلك رداً على الشاعر الذي يقول:

- المسلمون ثلاثة أعيادهم •• الفطر والأضحى وعيد المولد
- فإذا انتهت أعيادهم فسرورهم لا ينتهي أبداً بحب محمدِ

الله فهذا أضاف عيداً ثالثاً، وهو عيد مولد الرسول ﷺ، فردّ شاعرنا بقوله السابق، ولذلك ينبغي إحياء هذه الأعياد واستشعارها وإدراك معناها؛ لأنها شعائر إسلامية ينبغي أن يعلم الجميع أن المسلمين في يوم عيد.

#### أحكام العيد

وفيما يتعلق بالعيد لدينا مجموعة من الأحكام أسردها باختصار:

- أولاً: يحرم صوم يومي العيدين.
- ثانیاً: یستحب الخروج للصلاة
   للرجال والنساء، لقول أم عطیة رضی

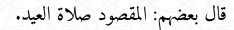


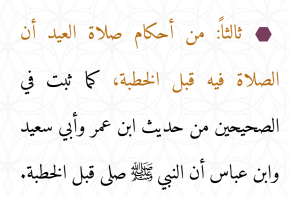
الله عنها - كما في الصحيح-: «أمرَنا أن نخرج في العيدين العواتق وذوات الخدور -أي: البنات الغير متزوجات: الأبكار- وأمر الحيض أن يعتزلن المصلى؛ ليشهدن الخير ودعوة المسلمين ويكبرن بتكبير الناس».

فإذا أمرت الحيض، والعواتق، وذوات الخدور، فمن باب أولى أن يؤمر الرجال والشباب بالخروج إلى العيد.

وذهب بعض أهل العلم إلى وجوب الخروج لصلاة العيد لهذا الحديث ولغيره من الأدلة، كما في قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى \* وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى﴾ [الأعلى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى \* وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى﴾ [الأعلى: ١٥-١٥].

# اللَّهِ العدد ٢٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م









وخمساً في الثانية، كما ثبت هذا عن جماعة من الصحابة والتابعين، كعمر، وعثمان، وعلي، وأبي هريرة، وابن عباس، وأبي سعيد الخدري، وأبي أيوب الأنصاري، وزيد بن ثابت وغيرهم، وقد ورد في ذلك أحاديث عدّة عن رسول الله عليه من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، ومن طريق كثير بن عبد الله المزني عن عمرو بن عوف، لكن -الأحاديث المرفوعة- كلها لا تصح لكن ثبت ذلك في أحاديث وآثار موقوفة.

وكذلك يجوز أن يكبر أربعاً في الأولى وأربعاً في الثانية، فقد ثبت هذا عن جماعة من السلف منهم ابن مسعود رضي الله عنه، كما رواه عنه الفريابي وغيره، وهو مذهب الأحناف.

■ خامساً: من أحكام العيد: أنه يستحب أن يقرأ في صلاة العيد بسورة (ق)، واقتربت الساعة، كما في صحيح مسلم، أن عمر رضي الله عنه سأل أبا واقد الليثي فقال له: ماذا كان يقرأ النبي ﷺ في العيد؟ فذكر له ذلك. وأكثر ما ورد أنه كان يقرأ بسبح والغاشية، كما يقرأهما في صلاة الجمعة.

# اللُّهُ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

الله عنه، عند الله عنه العيد: أنه لا نافلة قبلها ولا بعدها، كما روى الستة عن ابن عباس رضي الله عنه، أن النبي على الناس العيد في المسجد، فإنه يصلي أن النبي على الناس العيد في المسجد، فإنه يصلي ركعتين تحية المسجد.

#### آداب العيد

#### للعيد آداب ينبغي التحلي بها:

وقد أولاً: الاغتسال قبل الخروج إلى العيد، وقد صح هذا في موطأ مالك وغيره عن ابن عمر رضي الله عنه، أنه كان يغتسل قبل خروجه، وكذا صح عن السائب بن يزيد، وصح عن سعيد بن جبير رضي الله عنه أنه قال: «سنة العيد ثلاث: المشي -يعني يمشي للعيد ماشياً- والاغتسال، والأكل قبل الخروج» ولعله أخذ ذلك عن بعض الصحابة.



وذكر النووي رحمه الله اتفاق العلماء على أنه يستحب الاغتسال لصلاة العيد، والمعنى موجود، فإن المعنى الذي يستحب له الغسل للجمعة وغيرها من الاجتماعات العامة، متحقق في العيد بل هو أكثر ذلك.

• ثانياً: من آداب صلاة العيد ألا يخرج في عيد الفطر حتى يأكل تمرات، لما رواه البخاري عن أنس أن النبي على كان لا يغدو يوم الفطر حتى يأكل تمرات. بخلاف الأضحى، فإنه يستحب ألا يأكل إلا بعد العيد، من أضحيته.

# اللَّهِ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

وإنما استحب أكل التمرات في عيد الفطر؛ مبالغةً في النهي عن الصوم في ذلك اليوم، لأن الإنسان يفطر قبل أن يذهب إلى العيد.

ثالثاً: من آداب يوم العيد: التكبير، كما قال الله عز وجل: ﴿ وَلِتُكْلِوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعُلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة:١٨٥]؛ فأشار إلى مشروعية التكبير في العيد.

والتكبير في العيد نقل عن ابن عمر رضي الله عنه، من طرق وبأسانيد صحيحة، عند البيهقي وابن أبي شيبة أنه كان يكبّر إذا خرج من بيته إلى أن يأتي إلى المصلى، وكان التكبير منذ الخروج من البيت إلى المصلى وإلى دخول الإمام مشهوراً جداً عند السلف، وقد نقله جماعة من المصنفين كابن أبي شيبة وعبد الرازق والفريابي في كتابه أحكام العيدين عن جماعة منهم، حتى إن نافع بن جبير رضي الله عنه كبّر ثم تعجب من عدم تكبير الناس، وقال لهم: ألا تكبرون ألا تكبرون؟!

وكذلك محمد بن شهاب الزهري يقول: «كان الناس يكبّرون من حين خروجهم من بيوتهم حتى يدخل الإمام؛ فيشرع للإنسان أن يكبر من حين أن يخرج من منزله إلى أن يدخل الإمام في يوم العيد للصلاة ثم الخطبة.

رابعاً: من آداب العيد: التهنئة التي يتبادلها الناس فيما بينهم أياً كان لفظها، كقول بعضهم لبعض: تقبل الله منا ومنكم، أو ما أشبه ذلك من عبارات التهنئة المشروعة المباحة التي يتبادلونها.



# الله ١٠٢٥ أَشْرُقُ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

والتهنئة أمر كان معروفاً عند الصحابة، ورخص فيه أهل العلم كالإمام أحمد وغيره، وقد ورد ما يدل على مشروعية التهنئة في المناسبات، وتهنئة الصحابة بعضهم بعضاً فيما إذا حصل لهم أمر يسر، كما هنوا من تاب الله عليهم، إلى غير ذلك، ولا حرج في هذه التهنئة.

بل ورد في ذلك آثار عديدة صحيحة عن الصحابة؛ يحتج بها على أنه لا بأس أن يهنئ الناس بعضهم بعضاً بالعيد، وهذا من مكارم الأخلاق التي لا بد أن يحافظ الناس عليها، ولا حرج فيها، وأقل ما يقال فيها: إن هناك أحد فهنئه وإن سكت فاسكت.

قال الإمام أحمد رحمه الله: إن هنأني أحد أجبته وإلا لم أبتدئه.

خامساً: من آداب العيد: التجمل بأحسن الملابس؛ لما روى البخاري في صحيحه عن ابن عمر أن عمر رضي الله عنه خرج إلى السوق فوجد حلةً من إستبرق تباع، فجاء بها إلى النبي ﷺ وقال: يا رسول! ابتع هذه تتجمل بها للعيد والوفود.

فدل على أن التجمل للعيد والوفود كان معروفاً، وأقر النبي ﷺ عمر على التجمل؛ لكنه أنكر عليه شراء هذه الحلة التي هي من حرير، وقال: «إنما يلبس هذه من لا خلاق له».

وعن جابر رضي الله عنه قال:كانت للنبي ﷺ حلة يلبسها للعيد والجمعة . وعن ابن عمر-أيضاً عند البيهقي بسند صحيح أن ابن عمر كان يلبس للعيد أجمل ثيابه.

فينبغي أن يلبس الإنسان أحسن ما عنده من الثياب.

أما بالنسبة للنساء -إن خرجن- فينبغي أن يبتعدن عن الزينة؛ لأنهن منهيات عن إظهار زينتهن للرجال الأجانب.



#### أَلْطَيْنِينَ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

وجاء هذا الله علينا، بتم شهره، وهكذا عيدنا عيد فرح، بإتمام نعمة الله علينا، بتمام شهرنا، وجاء هذا العيد متوجاً لتلك الطاعة، فانظروا كيف كانت أعيادنا توحيداً لله تعالى، وتكبيراً له، وإعلاناً لهذا التوحيد، انظروا كيف كانت أعيادنا مرتبطة بعباداتنا، فهذا عيد الفطر مرتبط بعبادة الصيام، ركن من أركان الإسلام، وعيد الأضحى مرتبط بعبادة الحج، ركن آخر من أركان الإسلام، فهذه أعيادنا عيدان لا غير، عيد الفطر، وعيد الأضحى، نوحد فيها ربنا، ونعبده، ونصلي له، ونقوم من أجله، لا نشرك به أحداً.

وتأملوا في أعياد العالم، أعياد شرك، أو أعياد فسق وفجور، أما أعيادنا فأعياد طاعة، وعبادة، أعيادنا من الله، وأعيادهم من الهوى، فالحمد لله الذي أكرمنا بهذه الأعياد، كما أخبر النبي ﷺ الأنصار: «قد أبدلكم الله بهما عيدين، يومين؛ عيد الفطريوم الفطر ويوم الأضحى».

ولا الحمد لله رب العالمين، الخروا أيها المسلمون بدينكم، الخروا، واعتزوا به، فإنه والله لا يوجد مثله، مَن غيرنا من أهل الأرض عنده صلاة كصلاتنا، وصيام كصيامنا، من من أهل الأرض عنده كتاب ككتابنا، وأحكام كأحكامنا، فلنا العزة كما قال الله: ﴿وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨]. ﴿مَن كَانَ يُريدُ الْعزَّةَ فَلِلَّهِ الْعزَّةُ جَميعًا ﴾ [فاطر: ١٠].

#### اللَّهِ اللَّهِ العدد ٢٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



الحمد لله أننا لسنا في ذل في ديننا، وقد قال لنا ربنا: ﴿وَلاَ تَهْنُوا وَلاَ تَحْزُنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلُونَ﴾ تَهِنُوا وَلاَ عَمران: ١٣٩]. نحن الأعلون ديناً في العالم، نحن الأعلون منهجاً، نحن الأعلون منهجاً، نحن الأعلون عبادة.

إِنَّ دِينِ الفَرحِ، ودِينِ العبادة، ليس فيه انغماس في معاصٍ، أو ترف، وإنما هو تواضع لله عز وجل، فاعتبروا بمن بطر ممن قال: ﴿رَبَّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقْنَاهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾ [سبأ: ١٩].

اشتهت زوجة المعتمد -وكان في الأندلس- أن تمشي في الطين، وتحمل القربة لما رأت جارية تفعل ذلك، فأمر المعتمد بنثر المسك، والكافور، والزعفران، وأن تخوض زوجته بقربة مسك برجليها في هذا الخليط، ودارت الأيام، وأخذ الرجل أسيراً في بلدة أغمات هو وأهله جميعاً، فلما جاء يوم العيد، أطلت بناته عليه فقال:

- فيما مضى كنت بالأعياد مسروراً ﴿ ﴿ فِحَاءِكَ العِيدُ فِي أَعْمَاتُ مَأْسُوراً ۗ
- ترى بناتك في الأطمار جائعة 💮 \cdots يغزلن للناس ما يملكن قطميراً
- برزن نحوك للتسليم خاشعة •• أبصارهن حسيرات مكاسيراً
- يطأن في الطين والأقدام حافية كأنها لم تطأ مسكاً وكافوراً

#### اللي العدد ٢٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

#### عيد الأخلاق





- أيهجر مسلم فينا أخاه .. سنيناً لا يمد له يمينه
- فأين عرى السماحة والتآخي 📗 وأين عرى إخوتنا المتينة
- بنينا بالمحبة ما بنينا 💮 وما باع امرؤ بالهجر دينه
- علام نسد أبواب التآخي ... ونسكن قاع أحقاد دفينة

إذا لبستَ جديداً في العيد، فاذكر نعمة اللباس، إنها نعمة ربك عليك، واذكر لباس التقوى الذي هو خير، واذكر دعاء اللبس الذي فيه اعتراف لله بالنعمة، واذكر كسوة الفقير.

إن هذه أمتنا، يمر عليها العيد، وفيها جراحات في الشام، وبورما، وغيرها، لكن هذه أمة مرحومة، جعل عذابها في دنياها، القتل، والفتن، والمحن، كما أخبرنا النبي على لكن اذكروا ثلاثة عشر قرناً من الزمان، كنا سادة العالم، اذكروا منذ أن قامت دولة الإسلام في المدينة، إلى هذه الخلافات التي كانت.

## الطبيعي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

ملكنا هذه الدنيا قروناً •• وأخضعها جدود خالدونا

وسطرنا صحائف من ضياء 🔹 فما نسى الزمان ولا نسينا

وكنا حين يأخذنا ولي 👴 بطغيان ندوس له الجبينا

وكنا حين يرمينا أناس • نؤدبهم أباة صابرينا

ولذلك فإننا نعزي أنفسنا في مصائب أهل الإسلام اليوم، بأن الله تعالى يهلك الظالمين، لقد هلك النمرود، وذهب فرعون، هلك أبرهة، وقتل أبو جهل، وهكذا، أخزى الله هولاكو، وجنكزخان، وسيخزي الله بقية المجرمين، ويأخذ الله الظالمين، ﴿وَلاَ تَحْسَبَنَّ الله عَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالُمُونَ ﴾ [إبراهيم: ٤٢].

والأمة موعودة بالنصر، فأبشروا يا عباد الله، لا يمكن إطفاء نور الله عز وجل، لا يمكن إطفاء نور الله، وإننا على يقين بأن الله سيكشف الغمة، وأنه سبحانه وتعالى سيرفع الشدة، ويزيل المحنة.



لقد صمتم ثلاثين يوماً وقمتم ثلاثين ليلة، وجئتم تطلبون ربكم، فلعلكم تقبضون اليوم جوائزكم، وترجعون إلى منازلكم، وقد نلتم ما نلتم، فافتخروا بهذه الدين، واعتزوا بهذا الدين، ولله الحمد والمنة، هذا يوم فيه غفران للذنوب، هذا يوم يفرح المؤمنون فيه بنعمة الله، لماذا لا نفرح وقد قال ربنا: ﴿قُلْ بِفَضْلِ الله وَبرَحْمَته فَبذَلكَ فَلْيَفْرَحُواْ ﴾ [يونس: ٥٨].

# اللُّهُ اللَّهِ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

وَ لَقَدَ فَرَحَنَا بَإِتَمَامُ الصِيَامُ، لَقَدَ فَرَحَنَا بَهْدُهُ الفَرْحَةُ الشَّرَعِيَةُ، وَإِن لللهُ عَلَى المؤمنين نعماً يفرحون فيها بفضل الله كما إذا انتصر المسلمون، قال تعالى: ﴿وَيَوْمَئِذٍ يَقْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ \* بِنَصْرِ اللَّهِ ﴾ [الروم: ٤-٥].

وهكذا الفرحة بالعيد فيها إدخال السرور على الأهل، واعلم يا عبد الله أن ديناراً أنفقته في سبيل الله، وديناراً أنفقته على أهلك، ديناراً أنفقته في رقبة، وديناراً تصدقت به على مسكين، أعظمها أجراً، الذي أنفقته على أهلك، فوسّع عليهم، يوسع الله عليك، واعدلوا في العيديات بين الأبناء، رحمكم الله، وبين البنات، كما هي قاعدة الشريعة في الميراث.

وأيضاً فإنكم في هذا العيد، والحمد لله، قد قمتم بعبادات عظيمة، ومنها هذه العبادة صلاة العيد، يمشي إليها مشياً، وهذا هو الأفضل، أو بعض المشوار مشياً، وكذلك يأتونها بعدما أكلوا تمرات؛ إعلاناً بانتهاء الصيام، وكذلك يوترون بها وتراً والله وتر، يحب الوتر، وكذلك ليس لها أذان، ولا إقامة، ولا ينادى لها، صلاة العيد، ولا غير ذلك، فإن سنة النبي على أن صلاة العيد لا ينادى لها، كما جاء ذلك في الأحاديث الصحيحة.

#### أعمال يوم العيد

أدخلوا الفرحة على أهاليكم، ووسعوا عليهم، وسع الله عليكم، واسمحوا لهم باللعب المباح، فإن النبي عَلَيْهُ، قد أذن للنساء في هذا اليوم، بضرب الدف، وقال: دعهما يا أبا بكر، إن لكل قوم عيد، وإن عيدنا هذا اليومبالكلمات الطيبة بضرب الدف للنساء، ولو وصل الصوت إلى الرجال، وغناء البنات الصغيرات بالكلمات المباحات.



# الله ١٠٢٥ أَ الله المعدد ٣٥ أ شوال ١٤٤٦هـ أ بريل ٢٠٢٥م

أنتم قد جئتم بأهليكم، وهذا تنفيذ لأمر النبي ﷺ، الذي أمر بجلب النساء إلى صلاة العيد، والتي ليس عندها جلباب؛ أمرها أن تخرج، وأن تستعير جلباباً من صاحبتها، وأختها، وكذلك أمر النساء بالخروج، حتى الحيّض، فإن قال قائل: هذه الحائض لا تصلي، ولا تجلس في المسجد فلماذا تأتي؟ فالجواب، قد أخبر عنه ﷺ لما قال: يشهدن الخير، ودعوة المسلمين. فاعلموا أن صلاتكم، ومجيئكم، واجتماعكم اليوم، هو خير عظيم، وفيه بركة من الله تنالها حتى النساء اللاتي عندهن العذر، فالحمد لله الذي جعل لنا هذا الجمع العظيم، وهذا المشهد الكريم، الذي نفخر فيه ونفرح.

عباد الله: تشرع الصدقة في هذا اليوم، فإن النبي ﷺ، قد أمر النساء، وحثهن، وجعل يرغبهن في الصدقة فجعلن يتصدقن، حتى رمين بأقراط وحلي، ولذلك إذا أعطاك الله، فأعط عباده، ومن سره أن يُبسَط له في رزقه، وأن يُنسأ له في أثره، فليصل رحمه. ومن صلة الرحم؛ إعطاء الأرحام، والأقارب.

وفي هذا اليوم، إخراج زكاة الفطر قبل صلاة العيد، ولذلك من وكلَّ في زكاة الفطر فليتأكد.

#### العبادة بعد رمضان

لا تتركوا العبادة بعد رمضان، ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوة أنكاثاً، وكما كان الصيام في شعبان كالسنّة القبلية لرمضان، فإن ستة شوال كالسنة البعدية لرمضان، كما في الصِّلاة، هذا صيام ستة من شوال، لو شئتم أن تبدؤوه من غد، فلا بأس، ولا حرج، متتابعاً، أو متفرقاً، لا بأس، ولا حرج، بعد القضاء، إن كان هناك قضاء، وبنية من الليل؛ ليكتمل الأجر.

اللهم بارك لنا فيما آتيتنا، وأنعم علينا يا ربنا، واغفر لنا ذنوبنا، وإسرافنا في أمرنا، وأخرجنا من ذنبونا كيوم ولدتنا أمهاتنا!



# ﴿إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ ﴾ ﴿إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ ﴾ (٣/٣)

#### كر تدشين المراجعات

من أجل أنوار القرآن في مثل هذه الحنادس الدعوة إلى مراجعة العلاقة بالله، وأن الانكسار في الجهاد فرع عن شرخ في التزكية، كما بين كتاب الله هذا في قوله: ﴿إِنَّ النَّذِينَ تَولَّوْا مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجُمَّعَانِ إِنَّمَا السَّرَقَّلُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا﴾ [آل عمران: ١٥٥]، وقال سبحانه: ﴿أُولَمَّا أَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةً قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٥].



# اللَّهِ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

فيا لله العجب ما أشد شؤم المعصية! حتى ضعفت طاقة المجاهد، ومال للفرار ووقع عليه الأذى بسبب ذنب! فإذا كان هذا على المجاهد مع رسول الله ﷺ فكيف بنا نحن اليوم؟!

ومن كمال الدلالة القرآنية أن يبيّن القرآن المعنى وضده، وهو أحد الأوجه في تفسير وصف الله لكتابه بأنه «مثاني»، ومن أفراد هذا المعنى هاهنا: أن الله كما بيّن أن المعاصي سبب للهزيمة فقد بيّن أن الطاعات سبب للثبات كما قال الله: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴾ [النساء: ٦٦]، وأنتم يا أهل السّنة في الشام وسطً بين طرفين من المنتسبين للإسلام، حيث ذكر الله في كتابه ثلاثة أطراف في



قوله: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ الّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا ﴿ [البقرة: ١٩٠]، فقد حُرِم فئام من المسلمين من شرف الجهاد معكم، وشارككم طائفة من الغلاة قتال الكفار لكنهم «اعتدوا» وبقيتم أنتم بإذن الله ممن جمع أطراف الشرف في هذه الآية: ﴿ وَقَاتِلُوا جمع أطراف الشرف في هذه الآية: ﴿ وَقَاتِلُوا

فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا﴾، وتقوى الله كما تكون في قتال المعتدين فإنها تكون في ترك العدوان في القتال، فسنام الإسلام ليس للمخذّلين عن الجهاد ولا للمعتدين في الجهاد.

والمراد أن شرف الجهاد الشرعي وسط: بين من دعا لترك قتال الكفار والمسلمين سويًا وهم المخذّلون، وبين من دعا لقتال الكفار والمسلمين سويًا كالغلاة، وهذا الوسط يتبين بمعرفة مثارات الذنوب في القوة الشهوية والغضبية المركوزة في النفس البشرية، وسيأتي تفصيله في فرصة قادمة بإذن الله.

ومن أعظم أنوار القرآن في مثل هذه المدلهمة تدبر ربط القرآن النصر بقدر الاجتماع، وهذا موضع تُسكب عنده عبرات المحبين للجهاد الشامي، فقد تقرّحت الآماق من مشهد الافتراق، والله يقول:

# اللَّهِ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



﴿ وَلَا تَنَازُعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رَيِحُكُمْ ﴾ [الأنفال: ٤٦]؛ فعلى قدر التنازع والافتراق يكون ذهاب الريح، وعلى قدر اجتماع الكلمة يكون النصر، بل انظر

كيف أن «التنازع في الأمر» في موقف واحد حال الملحمة فتح على المسلمين من الانكسار بقدره، فكيف بالافتراق والتنازع والتشرذم على طوائف وأحزاب؟! يقول الله: ﴿وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللّهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِذْنِهِ بَالافتراق والتنازع والتشرذم على طوائف وأحزاب؟! يقول الله: ﴿وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللّهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِذْنِهِ حَقَى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُمْ مَا تُحِبُّونَ مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ اللّاَخِرَة ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَاللّهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

وتد بر هذا الذي وقع على سادات الأولياء الذين جمعوا شرف الصحبة وشرف الجهاد في موضع واحد كله بشؤم التنازع العارض من أعظم ما يقتلع من القلب جذور الحزبية القتالية، وهذه الجراحات التي تقع بين فصائل القتال المتحزبة هي من جنس العذاب الذي يسلطه الله سبحانه كما قال جل وعلا: ﴿قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُم عَذَابًا مِنْ فَوْقَكُم أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُم أَوْ يَلْبِسَكُم شيعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ القَادِرُ عَلَى أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُم عَذَابًا مِنْ فَوْقَكُم أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُم أَوْ يَلْبِسَكُم شيعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ الله القَادِرُ عَلَى أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُم عَذَابًا مِنْ فَوْقَكُم أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُم أَوْ يَلْبِسَكُم شيعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضِ إِلله الله السنة فقد سعى في رفع العذاب عنهم، والله سبحانه يكون في عون العبد إذا كان العبد في عون واحد من إخوانه وفي لفظ «كان الله في حاجته» والله سبحانه يكون في عون العبد إذا كان العبد في عون واحد من إخوانه وفي لفظ «كان الله في حاجته» ويفرج عنه كربة من كُرب الدنيا، وكلاهما في الصحيحين، فكيف بالله عليك من سعى في رفع العذاب عن طوائف الأمة، فكيف سيكون ثوابه؟! ولذلك عظم الله في كتابه شأن الإصلاح بين الناس في مواضع متعددة.

#### اللحدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

ومن أعجب دروس القرآن في مثل هذه اللحظات، بل هي من معجزاته ودلائل نبوة من أتى به، أن أصحاب التفكير الذاتي والمصالح الشخصية الذين لا يهمهم إلا أنفسهم أو وطنهم الجغرافي المسيّس، ولا يهمهم أهل الإسلام، هذه الشريحة هم مادة الوقوع في «ظن الجاهلية»، الذين لا يثقون بوعد الله، كما قال الله: ﴿وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَّتُهُمْ أَنْفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلية» [آل عمران: ١٥٤]، وما أحسن عبارة ابن كثير عن أصحاب هذا التفكير إذ قال في تفسيره: «اعتقدوا أن المشركين لما ظهروا تلك الساعة أنها الفيصلة، وأن الإسلام قد باد وأهله، هذا شأن أهل الريب والشك إذا حصل أمر من الأمور الفظيعة، تحصل لهم هذه الظنون الشنيعة». وهذا الظن الذي سماه القرآن «ظن الجاهلية» ما أكثر ما رأيناه في أصحاب الدعوات «الوطنية الجاهلية» وهكذا فجاهلية الراية تورث جاهلية المشاعر.

المسلام كا وصف الله يوم الأحزاب بقوله: ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَإِذْ وَاللَّهُ عَلَّمُ وَاللَّهُ عَلَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَّمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل



[الأحزاب:١١]، وهي أيضًا أكثر لحظات الإخفاق للقلوب التي ضعف فيها اليقين كما في الآية الثانية بعدها: ﴿ وَإِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا ﴾ [الأحزاب: ١٣].

#### اللجي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

الله ومن المؤكد أن القارئ لم يفته ملاحظة الاشتراك بين وصف القرآن لحال رسول الله وسلا يوم بدر، ووصف القرآن لسادات الأولياء من الصحابة يوم الأحزاب، فقد قال سبحانه عن احتشاد الأعداء يوم بدر: ﴿الَّذِينَ قَالَ مَمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسُ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ فَرَادَهُمْ إِيَّانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا الله وَنِعْمَ الْوَكِلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، فوصفه بأن الخطب زاده إيمانًا، وبنفس هذا الوصف فوصفه بأن الخطب زاده إيمانًا، وبنفس هذا الوصف وأي الله ورسُوله وصدق الله ورسُوله وصدق الله ورسُوله ورسُوله وصدق الله ورسُوله وصدق الله ورسُوله وصدق الله ورسُوله وما وحدينا الله ورسُوله وصدة وصدة الله ورسُوله وما وحدينا الله ورسُوله وصدة وصدة الله ورسُوله ورس



#### اللجي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

وربما لم يفت القارئ أيضًا ملاحظة أن «ظن الجاهلية» ذكر الله ظهوره في الوقعات الثلاث: فقال عن غزوة فقال عن غزوة الحد: ﴿يَظُنُّونَ بِاللهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤]، وقال عن غزوة الخندق: ﴿وَتَظُنُّونَ بِاللهِ الظُّنُونَا﴾ [الأحزاب: ١٠]، وقال عن منصرف رسول الله ﷺ إلى عام الحديبية: ﴿وَظَنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوْءِ ﴾ [الفتح: ١٢]، فهذه من الأمراض المتكررة الظهور في اللحظات الحالكة، ومن أشد الأمراض التي تفتك بالكوادر المنتسبة للجهاد أن يكون ولاؤها ونفرتها على قدر حظ نفسها، كا قال الله عن جنس ذلك: ﴿فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطُوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ﴾ [التوبة: الصدع بالحق، وللنفوس من الخبايا والأغوار ما لا يقدره إلا الله.



ومن أعظم المراجعات التي تستدعيها الأحداث إعادة بعث الهمة باستكال تحكيم الشريعة في كل شؤون الحياة، وكثير ممن غزت قلبه النظرات المادية في الاجتماع البشري يظن أن «الشريعة» غرضها البعد الأخلاقي الفردي فقط، وهو فكر يروج بين من

يمكن تسميتهم «متصوفة الحداثة»، وهم خليط من العلمانيين الذين يسمون أنفسهم المتصالحين مع الدين والمتقاربين معهم من روحانيي الفلسفة المعاصرة، فيحصرون الإسلام بالتفسير الأخلاقي، بالتعريف الضيق للأخلاق، وهي فكرة قديمة قد تعود لتصبح موجةً اليوم للتجمّل أمام مدارس النقد الأخلاقي الغربي للحداثة، ولا يدرك هؤلاء -أو يدركون لكن لا يعيشون المعنى يقينًا- أن إقامة الشرع زيادة على كونها لتحقيق

# الله المالية العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

العبودية لله فإن لها «آثاراً منفصلة» في الدنيا بهطول الخيرات ودفع الجوائح، كما قال الله: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ﴾ [الأعراف: ٩٦]، وقال سبحانه: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ﴾ [الأعراف: ٩٦]، وقال سبحانه: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقُامُوا التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ لَأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ﴾ [المائدة: ٦٦].

[1] وقد قال أبو العباس ابن تيمية: «فقد عُلم بالاضطرار من النقل المتواتر، والتجارب المعروفة، أن الأعمال الصالحة توجب أمورًا منفصلة من الخيرات في الدنيا، وأن الأعمال الفاسدة توجب نقيض ذلك، وأن الله تعالى عذّب أهل الشرك والفواحش والظلم، كقوم عاد وثمود ولوط وأهل مدين وفرعون، بالعذاب المنفصل والمشاهد، الخارج عن نفوسهم، وأكرم أهل العدل والصلاح بالكرامات الموجودة المشاهدة، وهذا أمر تقر به جميع الأمم، فكيف يقال إن العبادات والطاعات ليس مقصودها إلا ما يوجد في النفس من صلاح الخُلُق؟».

والبوح الأخير في هذه المقالة هو تأمل درس الحضارة الغربية مجددًا، فتواطؤ الأحزاب على الشام والقاؤهم النيران على أهله مجرد تأكيد جديد ليوقظ الذي ما زال يخفق قلبه بالهيام بالإنسان الغربي وتعشّقِ القيم في الحضارة الغربية، وليقرأ قول الله: ﴿هَا أَنْتُمْ أُولَاءِ تُحِبُّونَهُمْ وَلَا يُحِبُّونَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١١٩].

اللهم استعملنا في تقوية قلوب إخواننا المسلمين!

والله أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

١ الصفدية: ٢٣٨/٢.



# مقاصدالكفر العالمي في الحرب على الأمة المسلمة غزة أنموذجاً (٢/٢)

المقصود الثالث: مقصود إفقاد المصداقية (المداهنة)

ومن مقاصد الجاهلية إفساد الفئة المؤمنة، حين تعجز عن استئصالها ومحو وجودها، وهو مقصد شيطاني أصيل، تطبيقه الواقعي بالإغراء ومحاولة الجر إلى المداهنات يقول تعالى: ﴿وَدُّواْ لَوْ تُدْهِنُ فَيُدُهِنُونَ﴾ [القلم: ٩]. ويقول تعالى: ﴿وَإِنْ كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ اللَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لَوْ تُدْهِنُ فَيُدُهِنُونَكُ وَإِذًا لَاتَّخَذُوكَ خَلِيلًا \* وَلَوْلَا أَنْ ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كَدْتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا لِيَقْتَنُونَكَ ضِعْفَ الْمَاتِ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا﴾ [الإسراء: ٧٣-٧٥].



\* سعد فياض، من مقال: مقاصد الكفر العالمي في الحرب على الأمة المسلمة.. غزة نموذجاً، موقع إلكتروني: الجبهة السلفية، منشور في ٢٠١٤ مع التنويه على أنه تاريخ نشره أقدم.

# الطُّلُقِينِي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

يقول ابن عاشور: «وفعل (تدهن) مشتق من الإدهان وهو الملاينة والمصانعة، وحقيقة هذا الفعل أن يجعل لشيء دهناً إما لتليينه وإما لتلوينه، ومن هذين المعنيين تفرعت معاني الإدهان كما أشار إليه الراغب، أي: ودّوا منك أن تدهن لهم فيدهنوا لك، أي: لو تُواجههم بحسن المعاملة فيواجهونك بمثلها».

فتأمّل ذِكر التليين والتلوين في حقيقة الإدهان؛ فمن التليين إضعاف الثوابت، ومن التلوين تمييع المواقف. ويدخل في ذلك السكوت عما يتعين من الحق، فهو داخل فيما يرجوه؛ حيث إن إظهار الحق



مرتبطُ بنقض الباطل، وهذا ظاهر في شهادة التوحيد القائمة على نقض الكفر (لا إله) وإثبات الحق (إلا الله). يقول السعدي: «أي: توافقهم على بعض ما هم عليه، إما بالقول أو الفعل أو بالسكوت عليه، إما بالقول أو الفعل أو بالسكوت عما يتعين الكلام فيه، فيدهنونَ. ولكن

اصدع بأمر الله، وأظهر دين الإسلام، فإن تمام إظهاره بنقض ما يضاده وعيب ما يناقضه».

آلًا يقول صاحب الظلال: «فهي المساومة إذن، والالتقاء في منتصف الطريق كما يفعلون في التجارة. وفرق بين الاعتقاد والتجارة كبير! فصاحب العقيدة لا يتخلى عن شيء منها؛ لأن الصغير منها كالكبير. بل ليس في العقيدة صغير وكبير. إنها حقيقة واحدة متكاملة الأجزاء. لا يطيع فيها صاحبها أحداً، ولا يتخلى عن شيء منها أبداً. وما كان يمكن أن يلتقي الإسلام والجاهلية في منتصف الطريق، ولا أن يلتقيا في أي

١ التحرير والتنوير.

# الطُّلُقِينِي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

طريق. وذلك حال الإسلام مع الجاهلية في كل زمان ومكان. جاهلية الأمس وجاهلية اليوم، وجاهلية الغد كلها سواء. إن الهوة بينها وبين الإسلام لا تعبر، ولا تقام عليها قنطرة، ولا تقبل قسمة ولا صلة. وإنما هو النضال الكامل الذي يستحيل فيه التوفيق! ولقد وردت روايات شتى فيما كان يدهن به المشركون للنبي يستحيل فيه التوفيق! ولقد عبادتهم، أو يتابعهم في شيء مما هم عليه ليتابعوه في دينه، وهم حافظون ماء وجوههم أمام جماهير العرب! على عادة المساومين الباحثين عن أنصاف الحلول!



ولكن الرسول و كان حاسماً في موقفه من دينه، لا يدهن فيه ولا يلين، وهو فيما عدا الدين الين الخلق جانباً وأحسنهم معاملة وأبرهم بعشيرة وأحرصهم على اليسر والتيسير، فأما الدين فهو الدين! وهو فيه عند توجيه ربه: ﴿فَلَا تُطعِ الْمُكَدِّبِينَ ﴾ وهم يساوم و يشي في دينه وهو في أحرج المواقف العصبية في مكة، وهو محاصر بدعوته، وأصحابه القلائل يتخطفون ويعذبون ويؤذون في الله وأصحابه القلائل يتخطفون ويعذبون ويؤذون في الله

أشد الإيذاء وهم صابرون. ولم يسكت عن كلمة واحدة ينبغي أن تقال في وجوه الأقوياء المتجبرين، تأليفاً لقلوبهم، أو دفعاً لأذاهم. ولم يسكت كذلك عن إيضاح حقيقة تمس العقيدة من قريب أو من بعيد،.

ومكاسب الجاهلية بالمداهنة أكبر من مكاسبها بالقتل والإيذاء، فقتل الأنفس يروي الحقائق فترسخ جذورها فيستحيل قلعها ويحول البذرة إلى شجرة تلقي الثمار في كل وقتٍ وحين. أما المداهنة

٢ في ظلال القرآن.

#### الليقي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



فتغيب الحق الذي ينبغي أن يعلو، وتفقد المصداقية التي هي رصيد الداعية، وتفرق الصف الذي يستحيل أن يبقى متماسكاً، ثم ينقل الصراع إلى داخل الصف بين من قبلوا المداهنة ومن رفضوها، وهذا ما يغيب للأسف عن بعض الدعاة فيظن أن التنازل والمداهنة لفتح قنواتٍ للدعوة، وهو في للدعوة من مصلحة الدعوة، وهو في

الحقيقة هزيمتها وموتها، فهل يعقل أصحاب الدعوات أن رضا الأعداء لا يُنال؟! وأن عدوهم بتلطفه معهم هو أكثر عداوة منه إذ أعلن العداء؟ وأن مَن سار نحو عدوه فإنما يسير في الظلمات نحو الهاوية. هل يعقل دعاة التعايش في سعيهم لتخفيف العداء أن ذلك لا يحدث إلا من جانبٍ واحد؟! وهل نعقل أننا بقدر قربنا من أعدائنا نزداد بعداً عن إخواننا وخذلاناً لثوابتنا؟!

#### المقصود الرابع: مقصود الصد عن سبيل الله

وجماع هذه المقاصد إطفاء نور الله والصد عن سبيله، قال تعالى: ﴿فَأَذَّنَ مُؤَذِّنُ بَيْنَهُمْ أَنْ لَعْنَةُ اللّهِ عَلَى الظّهِ عَلَى اللّهِ عَرْجًا عَوْجًا وَهُمْ بِالْآخِرَةِ كَافِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٤٤ - ٤٥]. ولو تأملنا الحرب الدائرة ستجد أن قصف المدافع وكسر الإرادة إنما يستخدم لقصف الأفكار ووأد المبادئ وتبديل العقائد، وتبث الشبهات فيه محمولة على ظهر الشهوات. شهوة السلامة، وشهوة الأمان، وشهوة الركون عن أداء الواجب.

# الطَّنْ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

وهذا الميدان العظيم إليه ترجع المعركة، ويخطئ من يظن غير ذلك، فتغييب الحق وتبديل العقائد والصد عن سبيل الله هو الغاية التي من أجلها تُجيش الجيوش وتُعقد الصفقات، ولقد قال ابن القيم رحمه الله عن معركة الحجة والبيان:

«وأمره الله تعالى بالجهاد من حين بعثه وقال: ﴿فَلَا تُطعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُمْ بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا﴾ [الفرقان: ٥٣]، فهذه سورة مكية أُمر فيها بجهاد الكفار بالحجة والبيان وتبليغ القرآن، وكذلك جهاد المنافقين

إنما هو بتبليغ الحجة، وإلا فهم تحت قهر أهل الإسلام، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِير ﴿ [التوبة: ٣٧]، جُهنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِير ﴿ [التوبة: ٣٧]، فِهاد المنافقين أصعب من جهاد الكفار وهو جهاد خواص الأمة وورثة الرسل، والقائمون به أفراد في العالم والمشاركون فيه والقائمون به أفراد في العالم والمشاركون فيه

والمعاونون عليه وإن كانوا هم الأقلين عدداً فهم الأعظمون عند الله قدراً. ولما كان من أفضل الجهاد قول الحق مع شدة المعارض مثل أن تتكلم به عند من تخاف سطوته وأذاه.. كان للرسل صلوات الله عليهم وسلامه من ذلك الحظ الأوفر، وكان لنبينا صلوات الله وسلامه عليه من ذلك أكمل الجهاد وأتمه».

الله كيف نتجاهل هذه الحرب المستعرة على الخيار الإسلامي في النفوس؟! وهي حربٌ يقودها المنافقون والمرجفون لبث مفاهيم نفاقية، مستغلين الوهن الذي دب في قلوب الأكثرية، وخلاصة ما يرومون تقريره

٣ زاد المعاد.

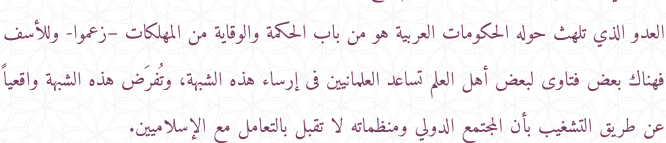
# الطُّلُقِينَ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

(أن حكومات خائنة وعميلة خيرً لكم من إسلاميين يجلبون لكم الخراب)! على اعتبار أن هذه الحرب تخص الإسلاميين وحدهم. إنها معركة يجب أن نخوضها على مستويين: المستوى الفكري، والمستوى الإيماني، وسنخطئ إذا سعينا إلى الحل على أحدهما دون الآخر.



#### الشبهة الأولى: الحل الإسلامي ليس واقعياً

وهذا باعتبار أن المطالبة بتحرير كامل الأرض وطرد المحتل اليهودي ضرباً من الخيال، اعتماداً على فارق القوة والدعم الأمريكي والغربي، وباعتبار أن السلام مع



#### ● الشبهة الثانية: تفريغ القضية الإسلامية من جوهر حاكمية الشريعة

بوضع مقابلة بين الحكم بالشريعة وتكفير الحاكم، فإما أن تقبل بتغييب الشريعة وإما أن تُتهم بالتكفير، ويساعد في ذلك خلع الألقاب الشرعية عليه من قِبل بعض مرتزقة الفقهاء الذين هم لمن غلب، ولا يثنيهم عن هذا اعترافات مثبتة بتعاون مجمود عباس مع اليهود واصراره على اجتياح غزة؛ بل يكفي أن يُسارع



# الطالقي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

لأداء فريضة الحج لعله يخدع البسطاء بهذا، في خلط واضح بين الحكم على إسلام مُعيّن أو كُفره، وبين انعقاد ولايته التي لا تتم في الشرع إلا بالالتزام بمرجعية الشريعة.

#### ● الشبهة الثالثة: إسقاط التجربة بمحاولة إسقاط رموزها والتشكيك في مصداقيتها

باتهامهم بأنهم يستغلون الدين لخداع الناس والوصول للسلطة.

[1] يقول سيد قطب رحمه الله: «هذا المنهج الإلهي، الذي يمثله الإسلام في صورته النهائية، كما جاء بها محمد على لا يتحقق في الأرض وفي دنيا الناس بمجرد تنزله من عند الله. لا يتحقق بكلمة: «كن» الإلهية مباشرة لحظة تنزله. ولا يتحقق بمجرد إبلاغه للناس وبيانه. ولا يتحقق بالقهر الإلهي على نحو ما يمضي ناموسه في دورة الفلك وسير الكواكب. إنما يتحقق بأن تحمله جماعة من البشر تؤمن به إيماناً كاملاً، وتستقيم عليه بقدر طاقتها وتجتهد لتحقيقه في قلوب الآخرين وفي حياتهم كذلك، وتجاهد لهذه الغاية بكل ما تملك. تجاهد الضعف البشري والهوى البشري في داخل النفوس. وتجاهد الذين يدفعهم المادي. والهوى للوقوف في وجه الهدى. وتبلغ بعد ذلك كله من تحقيق هذا المنهج، إلى الحد الذي تطيقه فطرة البشر، والذي يهيئه لهم واقعهم المادي.

على أن تبدأ بالبشر من النقطة التي هم فيها فعلاً، ولا تغفل واقعهم، ومقتضياته في سير وتتابع مراحل هذا المنهج الإلهي.. ثم تنتصر هذه الجماعة على نفسها وعلى نفوس الناس معها تارة. وتنهزم في المعركة مع نفسها أو مع نفوس الناس تارة.. بقدر ما تبذل من الجهد. وبقدر ما تتخذ من الوسائل المناسبة للزمان ولمقتضيات الأحوال. وقبل كل شيء.. بمقدار ما تمثل هي ذاتها من حقيقة هذا المنهج، ومن ترجمته ترجمة عملية في واقعها وسلوكها الذاتي. هذه هي طبيعة هذا الدين وطريقته.. وهذه هي خطته الحركية ووسيلته.. وهذه هي

# الطاقي العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م



الحقيقة التي شاء الله أن يعلّمها للجماعة المسلمة وهو يقول لها: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمِمْ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ سُوءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ ﴾ فَلا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ ﴾ فلا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ ﴾ [الرعد: ١١]. ﴿وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَفْسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥١]. ﴿وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الل

وهم بهذا المسلك يستفيدون فائدتين: الأولى: إسقاط المنهج بإسقاط من يحمله. والثاني: إقرار مبدأ الفصل بين الدين والسياسة وتبرير منابذتهم للشريعة.

#### ● الشبهة الرابعة: تفريغ الإنجازات: بالتقليل والتشكيك في تضحيات وإنجازات الإسلاميين

وتضخيم ما يقدمه أي فصيل آخر، وتركيز الضوء عليه، ويصل الفجور والوقاحة بتصوير إنجازاتهم بالضعف والعبثية بالنسبة للجهود العلمانية.

[1] إذا فنحن في ميدان معركة يُراد منها أن يظهر الحل الإسلامي غير واقعي وعبثي، وأن حملته متمسحون فيه لأغراضهم وأن العلمانيين هم حملة الإسلام وخدام الدعوة، وهذه المعركة يقل المتصدرون فيها من أهل العلم والرأي خوفاً من البطش والمنع والتزاماً من البعض بمنهج (ترك المناطحة).

٤ هذا الدين.

# الطُّلُقِينَ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

والعجيب هذا التوافق مع شبهات أعداء الدعوة في كل عصر وحين بصورة متوارثة، فالمشركون كانوا يتهمون النبي على التوافق مع شبهات أعداء الدعوة في كل عصر وحين بصورة متوارثة، فالمشركون كانوا يتهمون النبي على بعدم واقعيته فيقولون: ﴿أَجْعَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا لللّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا عُرُوراً اللّهُ اللّه وَاللّه عَلَيْ اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَرَسُولُه إِلّا عُرُوراً اللّه وَاللّه وَاللّه

والعجيب تواصي الأضداد مع بعضهم على هذا المسلك، فتجد أهل الكتاب يؤيدون عباد الأوثان ويصفونهم بالهدى، يقول تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى النَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَوُلًاءِ أَهْدَى مِنَ النِّينَ آمَنُوا سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٥١].



[آ] وعلى المستوى الإيماني تجد الشبهات تتماشى مع تمرير المفاهيم النفاقية، وتأمل موقف كفار قريش مع الصحابي الجليل خبيب بن عدي وهم يقولون له: «أترضى أن محمداً مكانك؟» وهي محاولة لزعزعة الإيمان وبث الشك في الحق الذي يدين به.

لقد ذكر النبي عَلَيْ أن هذا مسلك شيطاني مع المؤمن، فعن سبرة بن أبي فاكه رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «إن الشيطان قعد لابن آدم بأطرقه، فقعد له بطريق الإسلام فقال: تسلم

## الطُّلُقِينَ العدد ٣٥ | شوال ١٤٤٦هـ | أبريل ٢٠٢٥م

وتذر دينك ودين آبائك ودين آباء أبيك؟ فعصاه فأسلم، ثم قعد له بطريق الهجرة فقال: تهاجر وتدع أرضك وسماءك وإنما مثل المهاجر كمثل الفرس في الطول؟ فعصاه فهاجر ثم قعد له في طريق الجهاد وهو جهاد النفس والمال فقال: تُقاتل فتُقتَل فتُنكَح المرأة ويُقسَم المال؟ فعصاه فجاهد، قال رسول الله عَيْكِينَّ فمن فعل ذلك كان حقاً على الله عن وجل أن يدخله الجنة، ومن قتل كان حقاً على الله أن يدخله الجنة، وإن غرق كان حقاً على الله أن يدخله الجنة، أو وقصته دابته كان حقاً على الله أن يدخله الجنة، ".

ولذلك فنحن في حاجة إلى خوض هذه المعركة على المستوى الإيماني والفكري معاً، ونحتاج في التعامل مع الشبهات إلى رد المتشابهات إلى المحكمات، وإقرار أصول الإيمان وثوابته، وعدم التواني في فضح الباطل وتناقضه ومخالفته للواقع والعقل والفطرة، وعدم التساهل فيما يعود على مصداقية الصحوة بالضرر، وبذل

الجهد في تحقيق إنجازات حقيقية والتماس مع احتياجات الناس، ليترسخ في أجيال الأمة أنه لا حل لقضايا الأمة بأي مذهبٍ ضال، وأن ليس لها إلا الرجوع إلى مولاها، وأن عدتها الحقيقية هم أبناؤها البررة الذين تربوا في المسجد على كتاب الله وبذلوا أنفسهم رخيصة في سبيل الله.



ومن المهم ألا نستطيل الطريق أو تكبر في حسنا التضحيات أو نركن إلى الراحة والدعة، ويعزينا في هذا أننا في هذه المعركة جند لدين الله، وأننا في ركب الأنبياء وأولياء الله وأن قتلانا شهداء في جنة الله، و ﴿إِنْ تُكُونُوا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَا تَأْلُمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ الله عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٠١]. والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

٥ السلسلة الصحيحة.







إلى الشيخ الجليل أزفّ بحثاً

ومنهج أربع السنن اللواتي

وزكّى النقل فيها قول حق

رفعتُ إليكَ أوراقاً حساناً

عسى قلب المحدّث يرتضيها

أبا إسحاق فليحفظك ربي

لتخدم سنة الهادي وتهدي

- يبين منهج الكتب الصحاح رَوَيْنَ الفضل عن نُجبِ قُاحٍ
- عن المصدوق أبلجُ من صباح
- وبيّنت الضعافَ من الصحاحِ ويُضمد كاتبُ بعض الجراج
- ويبقيك السنين بلا قراح
- بفضل الله دوماً للفلاح

\* عمرو عبد العظيم الحويني، ميراث الوفاء: كلمات وشهادات وبحوث مهداة للشيخ أبي إسحاق الحويني، ط1 (الدمام: دار ابن الجوزي، ١٤٤١هـ)، ١/ ٣٧٤.

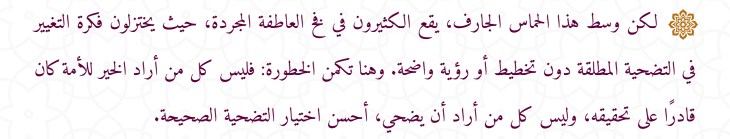


#### ممركة النهضة

#### بين حماسة العاطفة وحكمة الاستراتيجية

آلاً مع تصاعد الأحداث الكبرى، خاصة بعد طوفان الأقصى المبارك، نشهد اليوم صحوة إسلامية جديدة تُحيي في نفوس الشباب المسلم الرغبة في التغيير. فكيف لا، وقد رأوا بأعينهم انهيار أسطورة "الجيش الذي لا يُقهر" أمام ثلة من المؤمنين الصادقين الذين بذلوا أرواحهم دفاعًا عن دينهم وأرضهم ومقدسات الأمة. هذا المشهد بعث الأمل وأيقظ القلوب، وأعاد إلى الأذهان أن الظلم ليس قدرًا محتومًا، وأن المقاومة قادرة على تحقيق المستحيل.





#### التضحية وحدها لا تصنع النصر igwedge

الرغبة في الفداء والتضحية بالنفس لأجل قضية عادلة ليست كافية لتحقيق التغيير؛ فالأنظمة القمعية لا تخشى من هو مستعد للموت، بل تخشى من هو قادر على تغيير المعادلة. التاريخ مليء بأمثلة الذين ضحوا بحياتهم لكن تأثيرهم تلاشى لأنهم لم يكونوا جزءًا من مشروع أوسع، أو لأنهم تحركوا بعاطفة صادقة دون استراتيجية واضحة.



الحقيقة الصادمة هي أن القوة الحاكمة توافقك تمامًا في استعدادك للموت! أنت مستعد لأن تفقد حياتك، وهم مستعدون تمامًا لأخذها منك دون تردد. إذن، ما الذي تحقق؟ هل زالت الأنظمة الفاسدة؟ هل تبدلت موازين القوى؟ أم أن المشهد بقي كما هو، بل ربما أصبح أشد قسوة؟

[1] التغيير الحقيقي لا يحدث بردود أفعال غاضبة، ولا بثورات غير محسوبة، بل بالعمل الصبور والاستراتيجي طويل الأمد. نحن بحاجة إلى رجال ونساء مستعدين لخوض عقود من العمل الدؤوب، في التخطيط، في التنظيم، في نشر الوعي، في بناء الوعي الجماعي، في التغلغل في دوائر التأثير، وليس فقط إلى من يرفعون شعارات الحماسة والتضحية الفورية.

#### المعرفة قبل المواجهة: هل أنت جاهز حقًا؟ ﴿

الله النفهم الأمر بمثال بسيط: لو تقدمت لوظيفة مرموقة في شركة عالمية، وكان كل ما تستطيع تقديمه هو استعدادك للتضحية بحياتك من أجل نجاح الشركة، هل سيكون ذلك كافيًا؟ بالطبع لا. عليك أن تفهم أهداف الشركة، التحديات التي تواجهها، منافسيها، كيفية تحقيق النجاح.

#### ●● لنسقط هذا المثال على واقع أمتنا:

كم منّا يعرف تاريخ الأمة الحقيقي لا التاريخ المشوّه الذي كُتب بأيدي المستعمرين؟ كم منّا يفهم عدونا فهمًا دقيقًا يساعده على مواجهته بذكاء وليس بردود أفعال متوقعة؟ كم منّا يستطيع تحليل الواقع واستقراء المستقبل بناءً على المعطيات الحالية؟

إنّ عدم الوعي بكيفية عمل الأنظمة القمعية يؤدي إلى استجابات ساذجة وبسيطة لا تضر سوى أصحابها. وبدلًا من أن يكون الشخص جزءًا من التغيير، ينتهي به المطاف ضحية للنظام نفسه، دون أن يترك أثرًا حقيقيًا.

#### ما هي التضحيات الحقيقية؟ ﴿

- التضحية ليست مجرد استعداد
   للموت، بل استعداد للعطاء المستمر في
   مختلف المجالات:
- هل أنت مستعد لإنفاق وقتك
   وجهدك في البحث والتعلم والتخطيط؟



- هل أنت مستعد لإنفاق أموالك لدعم قضية بدلًا من إنفاقها على كمالياتك ورغباتك الشخصية؟
  - هل يمكنك تحمل أن تُشوه سمعتك، أن يُفترى عليك، أن تواجه الرفض والخذلان؟
    - ◄ هل لديك الصبر لتكرار الرسائل التوعوية مئات المرات دون أن ترى أثرًا فوريًا؟
      - هل يمكنك أن تعمل لعقود، وأنت تعلم أن التغيير قد لا يأتي إلا بعد رحيلك؟



الله هذه هي التحديات الحقيقية التي تواجه أي مشروع نهضوي، فمن السهل أن تقول إنك مستعد للموت، لكن السؤال الأصعب هو: هل أنت مستعد للعيش من أجل هذه القضية؟

أهل الحل والعقد: كيف تصبح مؤثرًا بدلًا من أن تكون تابعًا؟

•• أحد أهم الجوانب التي يغفل عنها الكثيرون هو فهم من يملك القرار وكيف يُصنع القرار. فالتغيير لا يحدث فقط بالمواجهة المباشرة، بل أيضًا بالتغلغل في مراكز التأثير.

في كل مجتمع، هناك أهل الحل والعقد، أصحاب القرار الحقيقيون، من الساسة والعلماء والمفكرين ورجال الأعمال والإعلاميين وقادة الرأي. هؤلاء هم الذين يملكون التأثير المباشر على مجرى الأحداث. فبدلًا من الاكتفاء بمهاجمة الأنظمة أو الغضب منها، يجب أن نفهم كيف تعمل هذه الأنظمة وكيف يمكن التأثير عليها أو اختراقها من الداخل.

بريد القراء

كيف يمكن التأثير على صانعي القرار بدلًا من الاكتفاء بردود الأفعال؟

كيف يمكن أن تصبح أنت بنفسك من أهل الحل والعقد، أو على الأقل أن تكون قريبًا منهم؟ كيف يمكن الاستفادة من التغيرات السياسية والاجتماعية لبناء نفوذ حقيقي؟

له هذا لا يعني المهادنة أو الانبطاح، بل يعني أن تكون لديك خطة واضحة، وذكاء استراتيجي، وأن تفهم متى تواجه، ومتى تبني، ومتى تنتظر اللحظة المناسبة للتحرك.

#### كيف نحقق تغييرًا حقيقيًا؟

- •• قبل أن تبدأ أي حركة تغييرية، يجب أن تمر بمراحل من التأمل الذاتي والنقد الذاتي الصادق:
  - لاذا ترید أن تكون جزءًا من هذا التغییر؟
- هل لديك المعرفة الكافية عن القضية التي تناضل من أجلها؟
  - هل لديك القدرة على إحداث تغيير حقيقي؟
  - ما هي الاستراتيجية المناسبة لمجتمعك وظروفك؟

#### ختامًا: من التضحية بالموت إلى التضحية بالحياة

في لن تنهض الأمة إلا بتضحيات أبنائها، لكن التضحيات الحقيقية لا تعني إلقاء النفس إلى التهلكة دون تفكير، بل تعني أن نعيش من أجل قضايانا، أن نعمل بلا كلل، أن نتحمل المعاناة والمشاق، وأن نكون واقعيين واستراتيجيين في سعينا للتغيير.

الطريق طويل، لكن الأمم لا تنهض إلا بالثابتين الصابرين، وليس بالحالمين المتعجلين. من أراد أن يكون جزءًا من التغيير، فليبدأ اليوم بالعلم، بالتخطيط، بالصبر، بالعمل الدؤوب—فهذا هو الجهاد الحقيقي.



